
百態慈容
總說

佛有三身：法身、報身及化身。

1. 法身（體）
佛陀所講的一切法即佛法。把佛陀所講的法人格化，就是法身；佛法遍一
切處，因此才說佛的法身無所不在。在任何時刻，我們都運用得上、體會
得到，也可以印證佛法。

佛經常常以月比喻佛的三身，因為圓月有圓滿意，而且月的光明柔和不刺
眼，因此，以月亮的本身比喻佛的法身，說，佛的法身～猶如月體在天，
其影含於眾水。

2. 報身（相） 

自利利他是菩薩道；佛陀行菩薩道圓滿以後的回報、報果是什麼？就是光
明無限、能力無盡、莊嚴無尺度、慈悲没有限量等等的這一切，能識得眾
生性，這是行菩薩道所得來的報果，就是佛的報身。

如果要比喻佛的報身，就猶如月亮給人的感覺 –是柔和的、清淨的；月給
人的感覺猶如佛的報身，也就是相貌的意思。佛的報身～猶如月光之照臨
萬象，一切明瞭而無差謬。

3. 化身（用）
佛為了配合教化對象的需要，變化成種種形象，應以何身得度者即現何身，
為度化千百億眾生，就化成各種不同的樣貌，這就是化身。至高圓滿的佛
陀，「用」在度眾生，所以需要化身。

如果要比喻佛的化身，就如月之影，千江有水千江月。佛的化身～猶如月
影，有水則現，無水則隱。

行腳～時空宣法┃ 077



法身如如不動，給人莊嚴、清淨、光明之感（報身），又以著一相顯萬相，
慈悲地入於眾生心想中（化身）。

以佛的三身來觀祖師之行誼，所見、所聞、所覺、所知，皆是慈容以待，
即使是嚴厲、棒喝亦為慈容，何以能有這樣的展現？因為祖師誓以釋迦之
教說，據藥師之本願，依觀音之心行，宣彌陀之願海，因而能在人生百態、
世事無常之中，皆以慈悲看待。故而，於現在任何一刻思憶起，縱然是在
那驀然回首的瞬間，所見的還是祖師的慈容。

從法身而悟、而修、而證，有了清淨、莊嚴、光明之相貌，並且以著柔和
的慈悲對待著因緣下的每一人，這是人人印象中的祖師。不論您記得的是
在哪一個時段、哪一個處所、哪一個事件，皆是如此柔和善順；集成這一切，
即成百態慈容。

2004.11.1-2 明淨寺志工墾丁之旅（清逸行，處處見佛三身）

▲莊嚴無尺度　慈悲無限量

078 ┃足迹



▲權巧度眾生　處處見慈容

行腳～時空宣法┃ 079



清淨法身篇

何其自性本自清淨

由誓以釋迦之教說，開始堅定、全然地向學於佛，嚴守戒律，如教奉行，
以著大勢力修斷世間情愫及見思二惑，進而斷一分無明，顯一分法身，領
悟「何其自性本自清淨」；向於真如本性的開顯而修為，於內顯清淨心，
於外見清淨行，這是百態慈容之根基。

祖師的佛法行腳、戒律行腳、常住法會行腳，皆見佛法之身的彰顯，令人
人能有機會聽聞佛法、學習佛法、深入佛法。此乃百態慈容之下的「何其
自性本自清淨之清淨法身篇」。

2005.02.19 五戒戒會

佛弟子的戒（規範），是為了修
學因緣果報正說，是為了要懂
得、領解苦集滅道，是為了執行
菩薩法，所以需要規範。佛陀所
教導、所規範的有五件事，就從
自己的生活中做起，不殺、不盜、
不邪淫、不妄語、不飲酒。從行
為規範自己，讓自己能生定、生
慧，這樣我們就會有辨別力。從
「殺、盜、淫、妄、酒」這五件來規範，就是四重戒。規範這些行為可以
幫助自己修定，從這些行為幫助自己進入慧，這就是戒定慧三學的關係。

▲正授五戒真實義
    修定入慧從戒生

080 ┃足迹



2006.04.23 與佛接心～慰訪高雄慈德育幼院

佛的十個通號

1.如來
如來意表可以自由的來、自由的去之意。在中觀思想中，來就是去的意思，
我們應知其內、作甚深的貫通。佛陀可以自由的來去，遍行一切處無有障
礙，大自在。

世間凡情所要的自由，是不想被人框限，有此想法，其實早已被自己框限
住了，只一味的要求別人，這永遠也不會自由的。愈不受管教，就愈不自
由，因為不會知道該如何與人相處，也不知從何處思考才是正途，更不可
能有殊勝莊嚴的思想；因此想出來的，都是滿滿的欲望，行出來的都是急
切的欲求，終是招來不可收拾的煩惱，這會讓自己真正不自由。

佛陀的大自在，是全然的自由，這種自由是從內真實修為而散發出無盡的
氣質；是認識真實的現象而得的，一點都不做作、不矯飾。使一個人眼界
開擴，思想開通，度量開展 –這就是如來，自由來，自由去。

2.應供
指佛陀有很高的德養，乃從行菩薩道而得，值得受一切眾生的供養。佛陀
納受了眾生的供養，就叫應供，眾等應當供養佛陀。

3. 正遍知
是完全正確的覺者，正就是中正的中，遍就是遍布一切；佛陀是圓滿者，
到處都能無二無別，因此就能遍知一切眾生，了解一切眾生的事，這就是
正遍知。

4. 明行足
明是智慧，行是實踐；佛陀同時具足了智慧及實踐。

5. 善逝
就是如實的到達彼岸。善就是完全的，善就是真慈悲、真智慧、清淨心，
圓圓滿滿的；佛陀就是一位至善的圓滿者。逝就是指過往的意思；過去的

行腳～時空宣法┃ 081



一切都成為一種提升的作用，不會擱在心上，會用慈悲、智慧、清淨心來
看待過往的一切，以接往未來，這就是善逝。

6.世間解
表示世間的一切全然明白，了知世間之事。

7.無上士
表示佛陀是最高、最至極的圓滿者。

8.調御丈夫
佛陀是可以調御丈夫的御者；丈夫二字在佛法的概念裡，是指聚集一切善
法的人。佛陀可以調御丈夫，讓人們成為聚集一切善法的人。

9.天人師
佛陀是三界（欲界、色界、無色界）之導師，四生（胎生、卵生、濕生、化生）
之慈父。天、人，九界都受佛陀教化。

10.佛世尊
佛世尊三個字連在一起，意表，佛三德圓、萬德備，是世尊、世界最尊貴者。

▲如來應供　善逝關懷

082 ┃足迹



2007 年觀音聖誕法會

觀世音菩薩

「觀」：表示能觀察的智
慧。佛性在聖不增、在
凡不減，凡聖如一、凡
聖皆同。那麼，凡夫與觀
世音菩薩差在哪裡？差在
觀世音菩薩已圓成觀察的
功德；眾生卻迷於情境，
不知使用法寶，忘卻自己
帶在身上的衣珠。《法華
經》裡的衣珠喻及髻珠
喻，說明～觀察之智，人人都有。

「世音」：世表示世間的意思，有漏的、煩惱的，稱為世間；音，音聲。
連貫地說，觀察世間的音聲即是觀世音；觀世音用著圓具的佛德，來觀察
世間眾生的一切。觀世音菩薩告訴我們，每一個人都具有這種能力，同時，
教我們如何顯露自己原本具有的、如同觀世音的性德。研究經典就等於自
己正在與觀音對話。

「菩薩」：菩–菩提；薩–薩埵。菩提是指上求佛道，求取實智，令自得利益。
薩埵表示下化眾生，是悲愍眾生的悲苦，表示利益他人。

2008.07.08-9 大道說法 – 走訪樟樹湖

佛的定義：

佛，就是「覺者」–自覺、覺他、覺行圓滿。

1.自覺
自覺就是全然的認識自己、明瞭自己。知道自己要做的、能做的、該做的

▲觀音聖誕儀　令眾離困迷

行腳～時空宣法┃ 083



如何修正、應往什麼方
向去，這一切都在自覺
的範圍裡。認識自己就
是明瞭自己的惡習之
處，將優點保持下來，
將性格上的缺失修正，
明瞭苦的原因就是惡習
不改之故。從原來、基

本、淺度的自覺 –就是剛剛講的認識自己、檢討自己、肯定自己一定會修
正，直到最圓滿的境界，佛就是最圓滿的境界者。

真切地認識自己、檢討自己、肯定地修正自己，這可以說是一位正在學佛
的人。首先，應對佛的教說清晰明瞭才不致走錯方向，倘若從錯誤的方向
去認識自己、檢討自己，又從錯誤的方向去修正自己，再修還是錯，再修
還是原來的凡情見解。因此，必須好好地學習，建立明白、正確的方向，
以提供自己來認識自我，檢討自己，肯定修正自己；從這樣的觀念裡，我
們就需要認識佛。當我們認識佛以後，把所認識的佛，拿來作為學習的對
象，那時，方向就是明白且正確的了。

覺就是不迷；也就是有能力拔苦予樂的意思。為了長養為人拔苦予樂的能
力，所以人人必須認識佛，如果没有認識佛，便容易只在凡情見解中繞轉，
再怎麼想還是没有超越。

兩個苦惱的人彼此交流意見，只能令煩惱倍增，並無益處；學佛才能提出
令彼此得利益的內涵話題，因此我們必須認識佛。佛教導我們如何認識自
己、檢討自己、肯定自己，以致到達修正自己；圓成修證的究竟圓滿者，
就是佛。

2.覺他
佛陀自己如此修證，到達了圓滿境界，然後再把一切教導給眾生，令眾等
也能認識自己、檢討自己、肯定自己一定可以滅掉煩惱。運用諸多方法幫
人完成他自己的覺，這就是覺他的意思。

▲大道說法遍處行　走訪梅山樟樹湖

084 ┃足迹



3.覺行圓滿
佛陀如此的大肚量、大
胸懷、大慈悲、大喜
捨，知道用什麼方法度
化眾生。該要停止時，
就停止；該要驅進時，
就驅進；無論停止或驅
進，內心的大慈大悲、
大喜大捨，仍然是完完
整整。因此佛陀可以四
處遍走無障礙，到任何地方皆施行著適切的方法度化眾生，幫眾人完成他
自己的覺，讓人們都可以走上「成佛之道」。從而別人知道了如何自覺，
也知道如何覺他，也會跟佛陀一樣，用上佛陀這一切度眾的方法，達到了
全面，到處都這麼做，有能力改善社會風氣，這就是覺行圓滿。把自覺及
覺他遍布一切處，這就是覺行圓滿。

◆ 佛陀就是覺者～自覺、覺他、覺行圓滿。

2008.11.30大道說法 –走訪旗山伯夷山莊

▲伯夷山莊色古香　清歡書院相見歡

行腳～時空宣法┃ 085



2009.11.16西蓮精舍 ~蓮花朵朵開

因果同時、因果不二、超然空有、即空即有

蓮花是現代印度的國花，
在各種儀式中往往用以佩
帶為飾，稱為「蓮花之
飾」。這個觀念在佛教經
典中也常被提出，《法華
經》以蓮花來比喻妙法；
極樂世界中，也有青、
紅、黃、白等蓮花。此外，
佛菩薩也大多以蓮花為台
座，象徵出淤泥而不染，也由淤泥而生蓮花，此表佛菩薩既不離開眾生，
也不會受眾生染著，這樣「不即不離」的境界；說明了佛以慈悲與眾生結
緣，卻全然「不執取」，是那番「百花穿叢過，片葉不沾身」的無礙清淨。
身為佛子，當學習佛的行誼，心性漸趨完成佛的性德。

蓮花不同一般的凡花，借作比喻，以譬妙法，那是最為貼切的。蓮花內有
蓮子，外有蓮花，子為果，花為因，花果一起，比喻 1因果同時，不離本
覺妙心。蓮根藏於泥水之中，泥猶如六道之著有；水猶如二乘之著空，蓮
花之獨立於泥水之上，則比喻 2妙法超然空有之上，而顯非空非有之中道
義諦。蓮根之不離於泥水即比喻妙法雙照、3即空即有，而顯雙照真俗之圓
中妙諦。且蓮花及蓮子，兩不相離，有花必有子，即比喻 4因果不二。

釋迦牟尼佛初說法時，為契聽法者的根機而說三皈五戒、四諦、十二因緣、
三乘法，雖說種種道，其實為一佛乘，待時機成熟；乃在法華會上開權顯實，
意謂著：5「無粗不成妙，如花開蓮現」；「無一不成佛，如花落蓮成」，
此則名為「廢權立實」，妙法全彰，眾生無不是佛。已證得「中道實相」
的佛，運作雙遮雙照、遮照不二的自然力，心包六道的著有及二乘的著空，
故能廣度六道三乘。這就是佛的性德。吾等當勤於修學以同證。

▲應邀西蓮精舍演暢妙法

086 ┃足迹



2011.05.29餐會座談～歸依三寶的意義

歸依三寶的意義

1.歸返自性
過去由於以貪愛及無明為因，迷染於六塵為緣，導使墮落生死不已之果，
必須承受苦惱的報。現在身為歸依的佛弟子，自此不再迷染於六塵外相、
追逐眩惑的無意義人生，將事事內求於自心清淨、展露原本具有的自性光
明。

2.翻邪歸正
眾生為了滿足自己的私欲，從惑起心、造業得果受報，所過的都是違反
「正」的生活，親近邪師、信仰邪教、閱讀邪書，終究導致邪業增勝，遠
離正法，更不能端正風氣，從而受得惡果報。自此，歸依正法、護持正教、
親近宣揚真理的僧人、匡正社會風氣，依佛陀的慈悲為己行，力求內證真
理。

3.依循三學
未學佛前總以為世間知識是唯一值得追求的，事實並不是如此，世間知識
可說是輔成的價值，但並非唯一價值；明白真理後，才知佛陀的言教是離
苦得樂至於究竟徹底快樂的妙方。佛陀的言教，總而說之，皆不出戒定慧
三學。自此，當學戒定慧，並用菩薩心行起慧觀來勤修戒定慧，以圓滿佛
菩提。

▲領眾歸依覺、正、淨

行腳～時空宣法┃ 087



4.依靠三寶
世間人總以勢力、權力、財力、情染等為依靠，殊不知這些正是導使苦惱
不斷的因素；歸依三寶的佛弟子可說是最為幸福之人，因為心中有佛、常
行佛道、真發慈悲、哀憐眾生、修福植慧、漸入佛果，這些是真正足以為
依靠的、永恆不幻滅的力量。佛弟子不論面向何等困境，皆能依靠三寶；
將佛陀的教誡紮實地行持，自可化解諸多災難，一一破關，終入究竟圓滿
福慧之境地。

歸依三寶的功德利益甚多，諸位佛弟子當歡喜行持佛陀的教誡，並自誓歸
依以得歸依三寶的功德利益，亦可幫助眾生同來行持此莊嚴光明的佛道。

2011.09.27記《梁皇寶懺》慈悲懺法

《梁皇寶懺》乃梁武帝為皇后郗氏所集。郗氏生前嫉妒後宮，其性慘毒，
怒一發，則火熾矢射，損物害人。由此罪源，墮為蟒身，無飲食可實口，
無窟穴可庇身，飢窘困迫，力不自勝；不得已向武帝託夢，夢現醜陋的形骸，
陳露罪愆，祈求一功德以得救贖。武帝於隔日，喟嘆殷懃求法於誌公和尚，
遂成《梁皇寶懺》慈悲懺法；懺功圓滿時分，郗氏現容儀端麗的天人前來
答謝～蒙此功德，已生忉利，呈本身以為明驗。

禮懺之初，應起殷重心、勇猛心、不放逸心、安住正見心、大慈悲心、樂
善心、歡喜心、報恩心、度一切心、守護一切心、救護一切心、等如來心，
一心至意，五體投地，前來歸依三寶。

何故須歸依三寶？諸佛菩薩有無
限齊的大慈大悲，安慰度脫眾
生，念一切眾生，猶如一子。大
慈大悲常無懈倦，恆做善事利益
一切，誓滅眾生三毒之火，教化
令得阿耨多羅三藐三菩提，以是
義故，應須歸依。

088 ┃足迹



又，諸佛慈念眾生，過於父母，經言：「父母念兒，慈止一世，佛念眾生，
慈心無盡。又父母見子，背恩違義，心生恚恨，慈心薄少；諸佛菩薩，

慈心不爾，見此眾生，悲心益重。」表意世間父母慈念孩兒，只因那是
自己的孩兒，當生死輪轉投生各處，成為別人的孩兒時，世間父母恐不能
生慈，但佛慈念眾生，則是無有窮盡的。

同業大眾當生增上心，起慚愧意，稽顙求哀，懺悔往罪，過去的業累既盡，
表裡全然合一俱淨，然後運想，入歸信門。倘若不生重怖畏、生大慚愧、
懺悔，即使歸依，亦如同隔絕著鴻溝，並没有接近，更是障滯難通。一失足，
則冥蔽不前，難以返回。

懺罪功德，由此而生，吾等五體投地，如大山崩，一心歸信，無復疑想。
人人發起以諸佛菩薩慈悲心力加被，自心深生慚愧，已作之罪，願乞除滅；
未作之罪不敢復造。從今日去，至於菩提，起堅固信，不復退轉。捨身受
身之間，不論業行感招何等生處，乃至地獄道，三界往返，若大若小，若
昇若降，受諸迫惱，難堪難忍，誓不以苦故，退失今日信心。

仰願諸佛諸大菩薩，同加救護，
同加攝受，令弟子眾等信心堅
固，等諸佛心，同諸佛願，眾魔
外道，皆不能摧壞這顆金剛菩提
心。吾等本師釋迦佛，慈恩實
重，能於苦惱眾生之中，說種種
語，利益一切。行者以憶繫如來
之恩，欲報此昊天罔亟之勝德而行懺悔。師長乃代佛宣法之人，侍師如侍
佛，正是長養福慧之本源。

行腳～時空宣法┃ 089



2011.11.04田園行佛座談～極樂四土

極樂四土

1.凡聖同居土
凡夫和聖人共同居住；意指凡夫有機會接觸聖人、進入聖人的境界（超凡
入聖）。所以，一旦發心修行有了道力，必當返回教化凡夫眾生。面對的
若是凡夫，必有見思二惑，需以如聖人的器量來對待；這樣的思想令我們
全然面向佛（聖人），並發心慈悲地面對凡夫，且不受凡夫所氣惱。所以，
「凡聖同居土」要教我們的即是－全然向佛學習，對待眾生予以慈悲。

2.方便有餘土
是二乘聖人聲聞、緣覺所居。當二乘人修入空性，證得羅漢果位時，便稱
二乘聖人，已達無漏，即無煩惱。但二乘聖人的「無漏」只是方便果位，
因為其境界對佛而言，尚未臻得圓滿，只是斷了自己的煩惱，自得利益而
已，尚未具足引領眾生斷除煩惱的能力，所以是「有餘」，度眾的煩惱未了。

3.實報莊嚴土
菩薩所居。聲聞、緣覺、菩薩是三乘；三乘之下有六凡，包括三善道和三
惡道。六凡加上三乘即九界，未含佛。菩薩已破度眾的無明，所見著的境
界皆是實相（中道）之報體，且此境界甚為莊嚴，故菩薩所居之境為實報
莊嚴土。至此，菩薩已是自在無礙，但仍與佛相距一點點。也就是，菩薩
雖自在度化眾生且不退，但執著於非度不可，而佛看得出眾生被度的因緣
是否成熟。

▲凡聖同行　齊向淨土

090 ┃足迹



4.常寂光淨土
唯佛能見的境界，佛可以一念而生諸國土。常即是「寂光不二、亙古亙今
的法身德」；寂是「不生不滅、湛寂常恆、大寂滅海的解脫德」；光是「靈
明洞照、大光明藏的般若德」。

2011.11.06三壇大戒（台南白河大仙寺）

戒律

如果一部律是集錄佛陀成道十二年後所講的，就稱為「廣教之律」，簡稱
為「廣律」。《四分律》就是廣律，《五分律》也是廣律，都不是略教之
律，所以其內容都有戒條，雖是廣律也含有略教。大部分的人受的是《四
分律》，所以就習慣的稱《四分律》為「四分廣律」，或者更簡稱為「廣律」，
但其實「廣律」不是只指《四分律》這一部律而已，中國的五部律都是廣律。

中國的戒壇，是沿用明末清初，
寶華山隆昌寺（在江蘇省）所制
定的《三壇大戒儀規正範》，所
講的內容都是《四分律》，並不
是寶華山規定我們要受四分律，
而是沿用中國佛教開始時古德所
用的模式。為什麼《四分律》和
我們這麼有緣呢？因為它是最早
被翻譯出來的羯磨法，所謂的羯
磨法是指誦戒、懺悔、受戒儀規
等等方法，羯磨就是「作業」的
意思。出家人要懺悔，有懺悔的
既定方式；要誦戒就有誦戒的固
定方式；要受戒就要有受戒的固
定方式；這些都需要有固定程序

▲觀音持淨瓶　普天降甘露

行腳～時空宣法┃ 091



和規範，像這種作法，最先在《四分律》裡被翻譯出來，稱為《四分羯磨》。

既然依《四分律》而受戒，當然應研學四分律。再重申一次，不是只有《四
分律》是廣律，中國五部律～《十誦律》、《四分律》、《五分律》、《摩
訶僧祇律》、《解脫戒經》，都是廣律。

2013.02.27 深觀因緣果報（台南善知院）

問：善有善報，惡有惡報，那為什麼有人做壞事還會有好報，對於這樣的
現象，除了「不是未報，是時候未到」的解釋外，是否還有其他說法可令
人信服？

答：「如是因，如是果」這個觀念，人們差不多都知道，可是這只是因果
法則的其中一個概念而已。佛
陀依因果法則遍說一切法，所
以因果法則就是一切法的根
柢，因此我們得要知道因果法
則談什麼，才能有更清楚且全
面的觀念。由此可知，因果法
則是令自己要不要讀佛經、要
不要信佛、肯不肯修的決斷因
素，所以我們不能不知道。 ▲善知院內知善識　明淨寺外淨明照

092 ┃足迹



大部分人對「因果」這二個字，能解釋出來的就是「如是因，如是果」，
實則因果指的是「因緣果報」四個階段，如剛才洪校長所說，「因」就好
比種菜下種子；可是，要它抽芽、長苗、成果，就不能只下種子，還得給
它空氣、水、陽光這三大基本要素，不但如此，還得要耕種者的努力。由
於校長的努力耕種，使得我們能享用如是收成，耕種就叫緣，是從因到果
中間的過程。

從這概念，又可再建立另一概念，就是，假使看到果已經呈現，那就代表
「緣」從來没有斷過；假使把緣切掉，果就不會呈現，就像我們說的～改
變了；改到哪裡去？就看您怎麼改，您改往哪裡，果就往哪裡。因此，「從
因到果，主宰在緣」，這是因果法則的第二概念。

各位可從這個概念去解決自己的一些問題，比如做一件善事，但心懷不軌、
內懷污穢，這種行徑就是一個顯明的緣，並非真的善因或善果。因此，我
們所看到的可能只是一個現象而已，並不能說它就是果，因為果還在後頭；
相反的，即使外面呈現惡的樣子，可是內懷是善，也是一樣的道理。

從因到果，主宰在緣，再往下甚深思考，如果想讓果不要呈現，就得要從
「緣」下手。如果種子已種下無法再挖起來，卻要叫這個因不要成果的話，
不再耕種就可以了，就不會長成果。假使果已呈現，就一定是因中之果，
它不會成為其他東西，這是我們平常比較能理解的部分，也就是剛才所提
的「種什麼因，得什麼果」，這都在第一個概念的範圍；但，果能不能成，
得要有好多的緣助成，關於此，又有諸多諦觀因果的概念尚須建立。

▲明因識果良善心　領種散播福田籽

行腳～時空宣法┃ 093



關於果報的「報」解釋為「果中的成果」，猶如將整個園地諸類諸多的成
果集合在一起，那就是報；也就是各別的果總合成報，就如這個園區的總
成績一樣，所以說「別果總報」。 

這是因緣果報中我們必須理解的四個階段： 1如是因、如是果；2因到果，
主宰在緣；3果已呈現，就表示緣從來沒有斷過；4別果總報。然而，還有
從「如是因、如是果」衍生出來的因中之果，以及果能不能成，都還有很
多層面可講。

「如是因，如是果」就是「因果不二」的觀念，至於它什麼時候會成果，
一般人比較有此疑問。因為種下因，不一定會成果，且隔多久才會成果也
不一定，如小白菜大約一個月可收成，高麗菜大約三個月可收成，樟樹要
幾十年才長成，但這都還在我們可看得的範圍。如果現在種了一個種子，
作了耕耘，在您的有生之年一期生死當中，未能見到它的果，百年後它成
果了，當然不能因為自己未見成果而說這是没有果的；只見到果而不見前
人耕耘，也不能說這真没道理，怎麼會是這樣的果呢？殊不知前因助緣已
成而致使今時的果報。這一切都是符合真理現象的。

佛陀告訴我們的是一個實際現象，只要透過修行就可以去除對時間階段性
的切隔，假使僅只以一生一世來論因果，則有時間性、階段性的概念限制，

▲種善因　結善緣　成善果　得善報

094 ┃足迹



實際上六根器官所見所聞皆極為短小，豈可以眼見為憑呢！佛陀是修行圓
滿者，已有超越時空的連結性，出離了眾生這種色身生生滅滅的障礙。一
個人種了這種因，要百年才成果的現象，佛陀明了，從這個法界到那個法
界，皆是實際觀察而得的。佛陀依著自己的親證介紹我們一條成佛之道，
明確告訴大家該走這條路，但您還是要自己走才會到達，所以我們要來學
佛。佛陀教導我們如何認清自己的生命，如何斷掉、修正自己的見思二惑。

此外，對因緣果報的認識，還需有豎窮三際的觀念，過、現、未三世是一
種連結性的概念，不是從過去、現在到未來，然後就斷掉了，它是相續的，
這是一個圓的概念觀。

由於這幾個觀念，再推尋出另一個概念，就是我們不必特別的探究～我到
底做過哪一件事，而導使這一個果？因為果不是單一成的，從解釋因緣果
報的四個階段當中，就能明白果是怎麼成的。種了因還得要有很多的緣來
助成，才有辦法成果，所以就算我們知道一件事情，也只能說是其中一個
緣由，不足解釋這個果的完整性，因為緣太多了。比方，我知道種種子到
成果，需要空氣、陽光、水這三個基本要素，可是這樣子能成嗎？也不能，
因為還須耕種者的耕耘；就算我知道耕種者有耕耘，那他怎麼耕，您知道
嗎？所以這裡面有非常多的林林總總，含括這一切才能成為一個果。從這
些觀念當中，告訴我們不必硬要把事件和果連在一起，就算探得其中一個
因素也於事無補，只要對因果有全面性的認識即可，這就是佛陀教說之因
緣果報的幾個概念。

2013.03.19大佛巡禮～八卦山、中台禪寺

有人問：「心中有佛、何須拜佛？」 

答之～

因佛的智慧，讓我明白人生真相，讓我不再受困於過去與現在，也明白該
如何為自己的未來做準備，不再茫然、不再困惑、不再苦惱無助，所以我

行腳～時空宣法┃ 095



感恩、所以我禮佛。因佛的慈悲，讓我明白人生的意義不只在自得慈悲，
更期望能給人慈悲，所以我感恩、所以我禮佛。

因佛的光明，讓我有了人生的方向，讓我有了人生的新意義，不再感到人
生多苦，不再感到人生無奈，所以我感恩、所以我禮佛。因佛的清淨，讓
我不再心生穢，也不再外生濁，讓我懂得唯有清淨才得自在，才得無礙，
所以我感恩、所以我禮佛。因佛的包容，讓我明白需有更多的「空」，才
能納受更多的有，讓我的胸懷更寬廣、讓我的眼界更高遠，不再有所侷限，
不再難以伸展，所以我感恩、所以我禮佛。

「心中有佛，就愈恭敬禮佛」，同時，更懂得禮佛的動作甚具意義及需要；
也因此為之帶往佛道因緣，不論有形無形皆有其意義、價值，猶如「空」
納受一切，無二無別，平等看待。從中道思想而有的空性，可含攝一切有
無及事理。

▲專注聽講　解行深

▲大佛巡禮法義傳　弟子感恩法寶接

096 ┃足迹



星雲大師曾說：「感謝各位法師在外弘法，才能有今日的佛舘。」今日中
台禪寺的呈現也有著同樣的意涵 –大道場乃由小道場而成就，因為大是由
小而來，因此「小」萬萬不可或缺，否則不能成其大；小也因大而更顯價值，
因此更不可以小度大，否則不能大小共貫（成為中）。所以，看到這個大
一呈現的同時，也需明瞭各各小一的價值，同存感恩，「中」就由此而開展。

2016.07.22持戒應有的態度

持戒應有的態度～

第一、虛心領教 依教奉行

要準備虛心領教，依佛陀的教理行持，將這顆高慢的心、自命清高的心震
懾下來。腰要彎得下去、膝蓋要跪得下去（卑躬屈膝），頭要點得下去；
佛教之禮很好，這叫五體投地之禮，不但彎腰，還跪下，又俯首，並叩頭，
雙手又合掌。合掌表示十善
業完成 –身三（不殺、不盜、
不邪淫）、口四（不惡口、
不兩舌、不妄言、不綺語）、
意三（不貪、不瞋、不癡）。

也不要高慢，「慢」會使很
多事都慢了下來⸺精進力

▲班列行止　莊嚴相

▲慈悲心懷愍眾生     智慧戒行傳弟子

行腳～時空宣法┃ 097



慢了下來，法身慧命慢了下來，智慧慢了下來，思慮也慢了下來。慢就是
跟不上的意思，不但跟不上，還加上「高」，即成為高慢；不但跟不上，
還自認為很棒，因此叫做高慢。持戒就是要規範自己不侵犯別人，要虛心
領教，依教奉行，奉行佛陀所教之理。

第二、常時懺悔

一個有懺悔心意者，必定不會犯戒的。懺悔就是能承認過失，如果連第一
關 –承認過失都不肯，那麼後面的路途就走不下去了；如果沒有懺悔的心
意，佛陀有很多法寶要教給我們，我們也收不了、收不下來。

我們還未聽經聞法前，還不明白很多事的時候，言語行止動作、臉色表情，
甚至音調或樣貌，都使得別人很不舒服，傷害到人家，所以，懺悔除了承
認過失以外，還要期求人家諒解。

再者，還要改往修來，改掉過去以修未來；從這一刻起的時間都稱為未來、
將來，從這一刻起都應當要改往修來，這樣子就是懺悔。

有懺悔心意者必不犯戒，這樣就不用擔憂自己是不是有違犯諸戒了。

第三、切莫自視清高

我們應當要悲愍眾生，悲愍眾生一定不是口說而已，而是從內在感發於外，
真實地行持出來；要悲愍眾生，切莫自視清高，覺得自己高高在上，自認
修了多少，很不得了，快要登天了！佛陀所說是甚深之法，每到一個階段，
佛陀依然有法有寶可教給我們；每一階段佛陀都足以教育我們，切莫覺得
自己已經不得了。没什麼了不得的，那只是自命清高而已。要虛懷若谷，
這是學戒人基本的態度，要用著悲愍眾生的心意來看事、看物、看人，一
直這樣不斷地陶鍊自己。

第四、要自量，不可量他

聽了法，就以此法來看別人哪裡有過失、哪裡有錯誤，這就叫作量他。學
戒就是要拿這把尺來量自己，看自己有多短見、自己有多差勁、自己有多
糟糕，切莫量他，必定自量，這樣才得清淨。有很好的佛法想普施於人，

098 ┃足迹



那就一定要修練好身口意，
不然別人看到這樣的口氣、這
樣的行為，哪裡願意聽啊！因
此，要陶鍊自己的身口意，做
個有修養的人。學戒的態度就
是自量，才得清淨，才得功
德，這就是戒。

第五、掌握道共戒

戒有別解脫戒、定共戒、道共戒及饒益有情戒這四等類，如果講三聚淨戒
就是前面三種，如果講四聚淨戒就是這四種。為什麼我們特別提道共戒？
原因是，一個持戒的人不能不明白道理，也就是不能不明白佛陀所教之理，
我們必須以理來看戒條，要不然會愈看愈不懂，會一直擔憂是不是哪裡違
犯了，哪裡不如法了；這不能做那不能做的，而且這樣的觀念會讓人不敢
持戒，不敢持戒就不敢學戒，也就不知其內容了。學不下去就没有正知正
見了，所以要掌握道共戒。

道共戒的意思就是⸺持戒要與真理相應，也就是學教理而來持戒，這樣
就能產生戒功德。若没有掌握道共戒，很容易在戒條裡分不清楚，不知道
究竟犯或不犯，或者只是在動作上面計較著～我這樣做可不可以啊？那樣
擺可不可以啊？這樣放能不能啊？只在動作上計較著，別無內涵，法在哪
裡就没看到了；這都是因為没有掌握道共戒，一天忙到晚只在動作上琢磨，
根本没有內涵，忙得很累又没有功德。因此我們一定要掌握道共戒，這是
持戒的基本態度。要掌握道理並依道理思惟來持戒。

第六、必須謹慎明瞭每一條戒的精神內涵

切莫只依文字之相來解釋，如果只依文字之相來解釋，就很不容易看懂戒，
也無法掌握「我這樣做到底清淨了多少？」 如果是真實掌握精神內涵的持
戒者，所持的戒法（每一條戒中都有法就叫做戒法）都會產生戒德，這個
戒德會讓人愈來愈清淨，這就是持戒。

▲法自量     莫量他     理相應     道共戒

行腳～時空宣法┃ 099



2017.02.01-04印如寺謝土法會

國曆二月一日至二月五日在明淨山印如寺啓建謝土法會，頂禮《金山御製
梁皇寶懺》慈悲道場。謝土有回報的意思，將這場法會的功德迴向給道場
建設時所傷的眾生，還有幽冥界的諸神靈及諸天護法。

結佛緣最好的方法就是向人說佛法，而要能向人說佛法，最重要的一件事，
就是一開始就不與人結怨，否則辦不到。行佛道之人需有持續的寧定心，
方能走得好；過去，還没學佛時，還没遇見清淨僧伽時，還没聽得法要時，
都曾造作諸多穢濁之業。慶幸的是，這一刻我們來面向佛了，有機會聽經
聞法，更慶幸的是，我們成為佛弟子，這是生命之中最為璀璨的；因為身
為佛弟子，可以使生命迎向光明和莊嚴，不僅不會由苦而入苦，並且還能
出離苦，由深重的業而轉為輕業，由輕業而入清淨道，這是一條完完全全
的解脫道，惟願眾等一同朝向成佛之道。

▲慈悲帶領　功德迴向

▲智圓悲無極　同乘般若船

100 ┃足迹



▲祖師舍利　寂光不二

行腳～時空宣法┃ 101



莊嚴報身篇

何其自性本自具足

由學佛、修佛之因，而得莊嚴樣貌之果，這是依現世而談的報身，從而漸
漸堆疊、還復回自己的本自具足，就由行菩薩道來就路還家，以成就佛陀
之果。

祖師於佛化會、單位講座、消災救拔等行腳，集成百態慈容～「何其自性
本自具足之莊嚴報身篇」。

2005.08.13佛化會第一屆第一次會員大會

2005.12.11 明淨心、關懷情～折翼天使與佛菩薩相會

▲依教奉行佛教說　大乘心懷化群倫

102 ┃足迹



2008.03.09讀好書、聽好故事

佛典故事～感恩（七個兒子與一根枴杖） 

有一次，佛陀帶著很多弟子上街，走著走著，遇見一位身形憔悴的老人，
拿著一根枴杖走過來，問佛陀：「你有什麼好方法幫我解決困難嗎？」

跟在佛陀身邊的弟子說：「當然有方法，這位就是佛陀。」老人再向佛陀
說：「我很困擾，煩惱很多，我有七個兒子，各自有家庭後，都只照顧自
己的妻小，不再看顧我了。」佛陀說：「我有個好方法，但你要用心聽。」
此時老人聽成要他的兒子用心聽，於是說：「要叫我的小孩來用心聽，怎
麼可能？那我没希望了。」

佛陀再對老人說：「我是要你本身用心聽，因為，只有你用心聽我現在要
講給你聽的話，然後好好的去做，做了以後，你的小孩自然就會有所感觸
及改變。」老人明白後，就問佛陀：「那是什麼方法呀？我現在用心的聽。」

佛陀跟老人說：「你現在拿著的這根枴杖，你要好好的感謝它，因為它幫
助你能平穩的走路；你要過河的時候，它幫助你測知河水的深淺；你在路
旁遇到惡人或猛獸時，可以用這根枴杖來保護自己，所以在你身邊的這根
枴杖，幫助你最多，你一定要好好的感恩它。」

老人想想確實是如此，但他從來都没有想到枴杖為他做這麼多的事，在佛
陀提醒後，終於明白⸺原來我平常最不注意、最不看重的一根枴杖，正
是我最需要感恩的對象。

▲折翼天使不折翼　菩薩行者真菩薩

行腳～時空宣法┃ 103



佛陀教導了老人這件事～在你身邊最不起眼、最平常，甚至最看不起的那
一個，就是你每天都要用到、時時都不能離開的最大保護者，你要對它感
恩。所以，從今天起你要常向枴杖說：「枴杖，感恩你。」

因為老人用心聽法，也明白佛陀的
教化，就每天想著佛陀這句話，並
時時對著枴杖說：「枴杖，感恩
你。」當他拿著枴杖走路時，就發
自內心的向枴杖說：「枴杖，感恩
你」；當他走到別人家時，也一樣
說著：「枴杖，感恩你」；當遇到
困難時，也說：「枴杖，感恩你」；
即使有再大的困難，他一樣不會怪枴杖，一樣說著：「枴杖，感恩你」。
經過他身邊的每一個人看到他，都想著：這老人真有修養，真懂得感恩，
難怪會有這麼慈悲的面容，因此，每人都想接近他。

有一天，佛陀在某個地方講經說法，許多人從各地前來爭相聽法，每個人
都想求智慧，連城外的人也都攜家帶眷前來想聽佛陀說法，希望得到佛陀
的祝福以求得智慧，老人的七個兒子及妻小也都紛紛前往了。此時，老人
也走在路上，並對著枴杖說：「枴杖，感恩你」；身邊走來一位居士，對
老人說：「佛陀要講經說法了，你要趕快去聽，這樣你就可以長智慧，又
能得福報，你的心願很快就能達成。」老人對居士說：「我認識佛陀，就
是佛陀教我要感恩枴杖的，我做了以後，就没有煩惱了。佛陀教我要感恩
在我身邊看護我的這根枴杖，我現在有這麼多的善緣，我走到哪裡，大家
都給我幫助，全是因為我用了佛陀所教的方法 –感恩枴杖的緣故。我也有
好心意，要用我的經歷跟大家結善緣，我要告訴大家，就是因為感謝枴杖，
我才能有這麼好的善緣，這都要感謝佛陀，我也想去聽佛陀說法。」居士
就帶著老人一起進城去聽佛陀說法了。

這七個兒子和老人没有相約，卻同時來到佛陀講經說法的地方。佛陀遠遠
的看到這個老人，明白老人聽下了教化，所以他產生了光明、慈容；他說

▲諦聽諦聽善思惟　永生不忘枴杖恩

104 ┃足迹



的話語，雖只是一句平常話，但每個人都喜歡聽；他講的雖只是一個平常
人的經歷，但每個人都聽得很信服。由此，佛陀就明白老人確實有做到感
恩的心。佛陀心想著，當初叫老人要「用心聽」，他確實有用心，因此好
的因緣一直出現，有那麼多人圍繞著他。

七個兒子遠遠的看著眾人圍繞著老人，感到十分的好奇：佛陀要講經說法
了，為什麼眾人還圍繞在這裡，這是什麼人啊？為什麼大家都那麼喜歡聽
他說話？此時，佛陀開始講經說法，首先請大家要用心聽，說：在我們身
邊平常最看不到、最不受注意的人，卻是幫助我們最大的身邊人；如果我
們用心的把這個話聽進去，就會對身邊人百般感恩，同時會產生一種光明
的心性；這種光明在遠遠的地方就可以看見，走到哪裡，都會有好的因緣
牽進來，就好像這位老人一樣。然後就請老人說出他感恩枴杖的親身經歷。

此時，這七個兒子及家眷就在逾萬人的面前跪下來向父親懺悔，同時向佛
陀承諾～從今以後，會踏踏實實的感恩，就像父親感恩枴杖。然後，轉身
向父親懇切的請求原諒，並跟父親說：「您就像我們的枴杖，隨時在我們
身邊，又一直幫助著我們，給了我們最大的助緣，但是我們卻都没有看到、
没有注重，請父親原諒我們，我們會記住父親感恩枴杖這件事，永生不
忘。」

感恩枴杖，就表示感恩自己的身邊人，感恩身邊最接近的一切人事物，這
位老人就是用心聽，又確實實踐了，才會有好的善緣及結果，終於，七個
兒子同時跪下來期求父親諒解，希望能奉養父親至終老。

佛總是能教我們怎麼看待事情⸺當面對苦痛之事，怎麼看待，才是化解
苦痛的要點。

2009.06.30免刀兵劫～山禽放生（僧心似水清，吾願如海闊）

觀世音菩薩的救七難：
1火難、2水難、3黑風難、4刀杖難、5羅剎難、6杻械難、7怨賊難

行腳～時空宣法┃ 105



觀世音菩薩幫助眾生救七難，這是當時最為頻繁、憂懼的七種災難，意表
觀世音菩薩能救一切災難，同時還有一深度的內涵，就是幫助眾等能從根
源解決煩惱。我們的苦是從煩惱來的，由煩惱而造業、受果報，因此有了
障礙（三障 –煩惱障、業障、果報障）。觀世音菩薩既然能救一切眾生之
苦難，必定也能幫助眾等解決煩惱的根源，以讓眾生能自造清淨業，招感
清淨莊嚴的殊勝果報。

觀世音菩薩幫助眾等解除災難，也幫助眾生從煩惱的根源著意了解，令得
解脫，這裡一定有修為的層面，因此當我們稱念觀世音一段時日後，會發
現自己的問題接踵而來，此表觀音菩薩正在幫助我們開始解決自己的煩惱
障。如果不知道自己的煩惱障，只能一波又一波的生死，不知不覺的招感
苦報、苦受，這是一般眾生。

修學佛法後，必多了一分覺性，此覺性來自於煩惱障的化解，觀世音菩薩
幫助我們免災難、消除三障。災難、苦難，皆由煩惱而來，修持一段時間，
稱念觀世音、禮拜觀世音、親近道場、聽經聞法，便會開始覺察自己的煩惱；
過去不覺，所以不知那是煩惱。觀世音菩薩以其慈悲來幫助我們解脫煩惱，
為報佛恩，必當精勤修行。

2009.07.04 素食人生 健康樂活（鳳山龍山寺）

飲食之間可造善功德，大家一起吃素，為社會盡份心力。

近年來，由於地球暖化加速北極融冰，人類開始對環保課題展開迫切性的

▲修學佛法增覺性　化解煩惱免災難

106 ┃足迹



探索，要為救地球尋找一條生路。
根據聯合國糧農組織的研究報告，
人類因吃肉畜、養牲畜，導致雨林
消失、生態浩劫、土地酸化、水源
污染、糧食危機、能源耗竭、饑民
不斷。為了環保，應當素食。

根據解剖醫學分析報告顯示，人類
和其他天生素食的動物一樣，擁有特別發達的大臼齒，易於磨碎及消化植
物性纖維，證明人類天生適宜素食。更有醫學界證實：肉食損害健康 –易
引起心臟病、癌症、糖尿病、肥胖症等諸多嚴重的文明病；素食帶來健康 –

可降低血壓、降低膽固醇、預防中風、改善動脈硬化、強化免疫系統等等。
為了健康，應當素食。

隨著物質生活的便利、物產增加、知識高漲、文明發展、科技鴻達，便愈
感覺心靈提昇的重要性。於是，人們更意識到慈柔善順、增智進德、和平
無諍才是真正的幸福。因此，漸漸減少殺業、不造冤業，避免殘暴所帶來
的殺害及威脅。為了進德，應當素食。

當您發菩提心，同時想幫助眾人也離苦得最徹底的究竟快樂，便開始為人
講說佛法；如果您所講說的對象，曾經受您的殺害，心中的冤結猶存，即
使您說了再好的佛法，對他來說，必然聽不進耳的。所以，為了善緣，應
當素食。

2009.09.27 慎終追遠～報答親恩法會（曾氏宗祠）

慎終追遠、報答親恩

《盂蘭盆經》敍述佛陀十大弟子之一的神通目犍連，以法眼觀其捨報的母
親墮在餓鬼道受苦，即以鉢盛飯用神通力至彼處，欲令母親溫飽。没想到
此鉢飯來到母親的面前，卻被母親口中的火焰燒成焦碳。目犍連尊者隨即

行腳～時空宣法┃ 107



請示佛陀～要如何救母？世尊明示於七月十五日時，以百味及資具供僧，
以此功德回向亡母，令其仗此勝福得脫苦途。彼時，目犍連奉佛之教，其
母終於脫離苦道上生善道。此後農曆七月十五日即為造福日、孝親日，亦
是佛歡喜日（因此日有諸多僧伽成就道業）。

今日的主題是曾氏宗祠舉辦「報答親恩法會。」誦持〈觀世音菩薩普門品〉，
以觀音之慈來練心，先修「入流亡所、動靜二相了然不生、耳根圓通」，
次修「照見五蘊皆空」徹見四諦（苦、集、滅、道），悟入十二因緣，以
完成六根清淨。再修「無緣大慈、同體大悲」，展露佛的性德，彰顯〈普
門品〉的冥顯二益，達到慎終
追遠、報答親恩、以法相會的
功德利益。會後齋主打齋供養，
實踐「齋供僧伽得善福」，與會
蓮友亦懷著「隨喜功德之心」，
同修普賢行。

這是一場主伴相隨、冥陽兩利、
四眾共修的法會。此時，人皆有契理契機的體悟，亦抱著法喜向清明的佛
道走去。

2010.05.09 溫馨祈福法會～感念母恩（鳳山龍山寺）

佛教很重視孝親，對於撫養、守護我們身心靈的母親，更是感懷罔極
之恩。

各位知道觀世音菩薩的頭頂上有一尊阿彌陀佛，因為阿彌陀佛是觀世音菩
薩過去的老師，觀音菩薩將老師頂在頭上，意表對老師永世崇敬感恩。師
父、老師就是教育、長養我們身與心的引導者，如果以世間來說，有師父
之性質，同時又有老師之德養的，那就是母親了。觀世音菩薩把他的老師
頂在頭上，累生累世行菩薩道以實踐報恩行，隨時隨地不敢忘懷，這是觀
世音菩薩表示孝親的行止。

108 ┃足迹



觀世音菩薩生生世世皆行觀世間的音聲，世間有任何需求，只要稱念觀音
的名號，觀音菩薩即刻化現在你的面前。丹心赤誠者，即能感得觀世音菩
薩的加被。

今日祈福法會中，一同稱誦觀音聖號，以觀音之行來感念母親的恩德。觀
世音菩薩隨時都在觀各位的音聲，想對觀音說話時，靜靜地在其座前述說，
他是永恆的傾聽者，不管你有多少苦水，向觀音吐露，觀音菩薩都會為你
開闢一條光明路。

今日我們所誦持的經典是〈觀世音菩薩普門品〉，當中有一段經文，向各
位說明：「爾時持地菩薩，即從座起，前白佛言：世尊！若有眾生，
聞是觀世音菩薩品自在之業，普門示現神通力者，當知是人功德不少。

佛說是普門品時，眾中八萬四千眾生，皆發無等等阿耨多羅三藐三菩

提心。」

這是〈觀世音菩薩普門品〉的最末一段，現在要向各位介紹的是持地菩薩。
持地菩薩是法華會的一尊大菩薩，如同觀音菩薩的境界；觀音菩薩是過去
佛，因累劫行慈度生、感恩師長以成就佛道，持地菩薩也同於觀音菩薩的
功德。

持地菩薩過去是一位苦惱人，身心很不能安定，鮮少福德，身邊没什麼東
西可布施，但他懷著一顆善心，心想：「雖然自己没有多餘的物資可布施，
不過，只要有善心，仍然可以行善。」他常為人造橋舖路，人們有困難，
即以慈善之心令眾脫苦，有如「地」長養一切，人們皆稱之為持地～大眾
的依靠之意。

▲以法報恩為大孝

行腳～時空宣法┃ 109



持地一直行世間的慈善，造了不少福。有一回，他在造橋舖路時，遇見毘
舍浮佛，毘舍浮佛向持地說：「你懷著善心為眾生造橋舖路，讓眾生出離
困頓，具善心善行是很好的，不過，要知道，地會不平整而需要你來舖，
那是因為心不平，所以感招地的不平整；心會有煩惱、困頓，也是因為自
己內心不平整。」他教持地應該依教理作慈善。持地從此以後運用教理行
作慈善，終而成就了菩薩的果位～持地。

各位菩薩，我們「心」有慈善、「行」有慈善，進一步，應以教理來行慈善，
方為真實的慈善。

今天用觀音菩薩及持地菩薩這兩個典故，來恭祝各位馨暖和樂、慧香滿人
間，隨著觀音行，作眾生的依靠；依持地菩薩之心入真理來行慈善。

2011.03.06〈觀世音菩薩普門品〉講記（覺音佛堂）

稱念觀世音菩薩的聖名，能讓我們洗
滌塵埃，讓我們的心平靜下來，讓我
們拋掉煩惱、重新做起。佛陀告訴我
們～念佛法門是速疾成就的有力之
方。

佛的心中有眾生，所以來度眾生；眾
生心若顯露佛性，剎那間也是佛。心、
佛、眾生，三無差別，我們的心可作
佛亦可作眾生，所以才稱「妙法」。

1. 心法妙：不分別心、徹知佛法、悟
真理的心，此心在聖不增、在凡不
減。

2. 眾生法妙：一切眾生但由妄想、執
著，而不能證得。釋迦牟尼佛在菩 ▲妙法傳揚眾得利

     恭敬頂禮吾恩師

110 ┃足迹



提樹下開悟時，道出一切眾生最為珍貴的無價之寶：「奇哉！奇哉！一
切眾生皆有如來智慧德相，只因妄想執著而不證得。」

3. 佛法妙：眾生是佛心中的眾生。

2011.03.13慈願念佛會～《法華經．安樂行品》

釋名：

一切法中，心不動，故曰「安」；於一切法中無受陰，故曰「樂」；自利利他，
故曰「行」；凡類同者合為一品，類也，故曰「品」。

四種安樂行：

智者大師的師父慧思大師，為《法華經》的〈安樂行品〉寫了一本著作～《法
華經安樂行義》（大正四十六 .700頁）。慧思大師提出四種安樂：1正慧
離著安樂行、2無輕讚毀安樂行、3無惱平等安樂行、4慈悲接引安樂行。

1. 正慧離著：正慧就是端正的智慧，亦即出世間之正知見，觀照世間一切
相為空、三輪體空；以這樣的智慧 –般若智慧，離開執者，這就是安樂行。

2. 無輕讚毀：對於讚歎、毀辱，不要偏頗一邊，行於中道。比如，經典所
提依法不依人；依法表示依著真理，不依人 –不可執取可依、也不執取
不可依，安住於真理中，這就是安樂行。

▲離驕慢與嫉妒　行慈悲及空寂

行腳～時空宣法┃ 111



3. 無惱平等：没有熱惱心而且能平等，應時常觀照。有時為了幫助一個人，
卻損害另一個人，總是失此就彼、失彼就此，心一直在分別中，像這種
心無法平等。常觀照自己無惱平等，就是安樂行。

4. 慈悲接引：用慈悲心來接引眾生，引度眾生。 

2011.9.15-16台東弱勢團體 佛法關懷行

9/15台東牧心智能發展中心，對單位做種種切要的支援，說慈悲之深觀。

9/16台東阿尼舍弗孤兒院探訪，作捐款支援及佛法關懷，支持醫療災區。

有人問：「孩子們的身心殘障，是否為過去業所造成？」

比如，一人酗酒開車而撞到別人的車，或者因酗酒開錯車道，才讓別人撞
上他，這就是業。以酗酒為因，造成車禍就是現前的果，不應將之推到以
前或過去生的業。其實，無時無刻不在造業，並非只有過去生才有業。

▲人間福田同耕耘　世間苦難共消弭

112 ┃足迹



有些小孩是因為後天腦膜炎而造成
低智能；有些則因為照顧者的疏
失，而造成他身體上的傷殘；又因
如此，再影響其智力及心靈上的發
展，因而形成智力與心靈的殘障，
最後成了身心傷殘者。業的範圍不
是只能講過去生，萬不可把全部苦
報都推給過去生，現前的造作就在
決定你的一生。

不論先天性，或者後天因別人疏失
而致，這都是自己和對方二者之間
的因緣交錯而成，不是單以三言兩
語、一件事、一句話、一個動作就
能講業的，總括而說，就是因為因
緣果報而致。所以現在要讓一個人
真切的不再身心殘障，當然就必須
從因緣果報著手。

因果並非只是單一因成單一果，因果是交錯而成；交錯自己的因緣、交錯
自己和別人的因緣、交錯現今的因緣、交錯過去世的因緣而成。而且不止
因中有果，果中有因，因中更有因，果中更有果，必須透徹全然、究竟諦
觀因果及緣起，才能真實明瞭；更以究竟義來觀察事與理，如此反覆復習，
自可豁達。

▲慈悲關懷心　偏處悉檀行

▲因緣所生法　佛法關懷行

▲智慧慈悲不捨心　佛光普照遍處行

行腳～時空宣法┃ 113



一個人要真實、不再身心殘障，必須從「因緣果報」著手。由今世果，即
可明瞭曾造作過什麼業，種下過什麼因，若不想再得此果，就不要再種此
因。

2013.2.16-19屏東法佈弱勢

2/16屏東里港基督教信望愛育幼院、屏東市基督教伯大尼之家

2/17屏東潮州少年城、內埔迦南身心障礙養護院

2/18 屏東高樹青山育幼院、南州精忠育幼院

2/19 屏東三地門少女城

【真慈悲】就是看清真實的現象，運作「空」，於自己所遇的一切人、事、
物中，恆無框限的，令得離苦、獲安樂。

慈悲十法：要具足觀念，依觀念去行，慈悲才算完成。

▲慈悲柔忍覆眾生　接下法寶滿歡喜

▲同是慈善人　以法來相會

114 ┃足迹



1. 看清真實現象，仍願意予樂拔苦，才可名為慈悲。
2. 不侷限對象，都應慈悲對待。
3. 需三輪體空。
4. 不落於對待；不落於的意思就是不執著。
5. 認識及巧用二攝門：二攝門就是以慈威二門來攝化眾生。
6. 周遍含容的觀念：周遍含容就是納受一切、無有分別。
7. 遍一切處，無一不是。
8. 任運自在。
9. 事理圓融。
10. 具足一即一切的觀念。   

▲慈悲行者共相聚　同濟世間孤獨者

▲善識到來敞心談　慈悲增上遍處行

行腳～時空宣法┃ 115



2013.03.20科學工藝博物館～美食展

2013.04.12 工作的價值（迦南養護院）

能主動發心是那麼的善好，人們也會因為你的發心，想要隨著你一起做。
每一個人應該都會想要讓身邊的親人、朋友得到好處、利益，得到輕鬆、
開懷，那該如何達成？就從自己開始主動做起，主動為人著想、為人做事，
主動付出，主動打開心胸，主動懷抱這一切，讓你的生命價值充滿光輝。

【工作的價值】

一 .發揮專長及才能， 二 .多方學習及吸收， 三 .開展眼界及度量， 四 .訓
練性格及不足，五 .增加修養及善緣， 六 .儲備資糧及功德，從這六點當中，
發揮自我的無限價值，因而感恩迦南養護院給我工作的機會，當下就用身

▲美食展中展慈悲　素食會上會清淨

▲開示悟入佛知見　自利利人心開懷

116 ┃足迹



體力行來回報，表示於對
同事的關懷，表示於對照
護的人無微不至，表示於
主動承擔工作、盡忠職守、
發揮團隊精神。

因為感恩，所以身體力行，
立刻做⸺常向人說出有意義的話，常說給人歡喜、希望、信心、讚歎、
關心的話；因為感恩，我更為人著想。把心打開，眼界不再像以前那樣狹隘，
已能品味、多方欣賞了，再用我的身口意身體力行 –口說好話，以良善想
法來回報人家；因為感恩，所以我想為迦南養護院做事，發揮光明，讓人
們喜歡上這個團隊。我在這裡得到肯定、讚賞、善緣、功德，所以我也要

邀約大家一起來共成善緣、
好事、功德。這一切的善報
都將回報到你的身上，以及
世世代代的家人之中。

2013.05.05 佛教倫理觀～至善行善會感恩母親活動

宣揚母德

教育為人母者，當如是學習菩薩以養德，才方便教育孩子，為孩子建立
「孝」的基礎。

從「勤學佛法僧、清淨身口意」來談～

1.母親因勤學三寶，故有德；

2.母親因懇切修養，故有德；

3.母親因清淨三業，故有德； 

4.母親因奮力教誨，故有德；

行腳～時空宣法┃ 117



5.母親因包容善解，故有德；

6.母親因五事養育，故有德。

《阿含經》：一.教導子女，不使為惡；二.指示教授，趣向善處；三.慈
愛照顧，入骨徹髓；四 .妥為子女，求善婚娶；五 .正當用度，隨時

供給。是故，子女應孝順母德。

以五事敬順母親（長上），出自《阿含經》～供養侍奉，無使匱乏；凡有
所為，先白父母；父母所為，恭順不逆；父母正令，不敢違背；父母正業，
承繼光大。

再者，當學習佛陀行大孝，從每一事做起，表現在行常報備、口和柔順、
意不違逆。

因父母有德，故孩子常相孝順、報恩；感恩父母恩育兒，自成倫理，表現
於居家之中，令得和諧安樂。父母為教養孩兒，更以身教來養德、勤學佛
法僧。

2014.02.09佛化會第三屆改選及會員大會

理事長的話

「斷疑生信」表示斷掉對因果的疑惑，進入明因識果的正信。當我們見到
善果時，自然能思慮其中必有善因，所以不僅僅能稱羨善果，還能掌握更
重要的「勤種善因」；又知，有了
善因，尚且必須努力耕耘，方能獲
得善果，所以更知廣結善緣。

由信順、信忍到信求、信證，深談
廣結善緣之力量，透析「明因識果」
之道理，突破宿命論的束縛，善知
「緣力」能使困頓轉寰；由此，除 ▲中規中矩成方圓　不疑不慢達正信

118 ┃足迹



了安於現狀，尚知進取人生。從而對生命懷抱無限希望，同時，更知親近
善友、聽聞善法、常時善思、勤懇善修、深植善根，終至圓滿善果。

以慈悲、智慧為因，賑濟枯槁、溫
渥心靈為緣，精進、不放逸為力，
終成不貧乏、不困頓之至善。此功
德果屬於諸位大德，人人皆是佛法
富貴人。

臥虎藏龍於其中，見老師優柔的外
貌，有著寧定的勁力，不畏艱難及
疲累，一心為莊嚴華形香色於佛
前，以花藝活現了供佛者的純淨超
然，表達佛弟子對佛陀的彌堅赤
誠，鍥而不捨，無有間斷，如此一
人，足表「普賢行海」。

明淨佛化會的秘書，不斷把握機會
為眾引領進入佛教因緣，展現佛陀
度眾的契機之力，助成身邊人共行
佛化會的社會服務行跡，不遺餘力。其行堅毅、其志崇高、諸事皆辦、效
力卓著，僅略述其中，藉此因緣，舉揚其行，令眾同學。

2017.11.07 印如寺活動～健康養生修行

今日依如來教入藥師通義，知藥師佛（如來）施色心二重法。「施」表示
施藥而無差錯，堪為施藥的典範；「佛」即為覺，故名如來，無所從來，
亦無所從去。無來無去，含著來去之間通明其義，來去自在，既來則安，
既去則祝福，伸縮自如，榮枯自在。今值藥師佛聖誕恭祝儀，我等佛弟子
恭敬，以清淨身口意供養佛如來，惟願因聽經聞法得智慧，併暨聽演講了
解方法、技術而修入身心；誠祈慈悲佛陀加被我等，六塵斷然。

▲第一屆理事長上明下誠法師代表佛會
表揚志工 – 陳娟娟老師

▲第一屆理事長上明下誠法師代表佛會
表揚志工 – 佛化會秘書

行腳～時空宣法┃ 119



願我們以觀世音菩薩能觀之智，來觀所觀之音；依觀世音菩薩所修學的真
觀、清淨觀、廣大智慧觀、悲觀及慈觀五種觀，來啟入妙音、觀世音、梵音、
海潮音、勝彼世間音，得尋聲救苦之實踐～入眾生緣起，化導群生。

今時此刻，迎聘鄭先安醫師，為眾演講一個與藥師佛極為貼切的主題～健
康養生修行；感念佛陀慈悲，惟願加被弟子眾會人等，皆因鄭先安醫師之
修德，合併著專業術養普施眾人，而圓滿今日的演講主題，自利利人。

2018.04.15 觀音出家法會

《佛說觀普賢菩薩行法經》是釋迦牟尼佛進入涅槃前不久所說的經典，也
就是這一生要結束之前對大家的叮嚀，我們應當特為關注其內容。學佛之
人就在學習佛陀所宣揚的一切事，佛陀教導什麼，我們就須精進地學習，
才算是佛的弟子。

▲隨佛修行者　住持正法城

▲觀音慈　普賢行

120 ┃足迹



如是地朝向佛陀所教來作學，因此，可以很清晰、明確地引導別人走向這
條光明的道途。若自己未曾親自執行、經歷它，也就不能明白佛陀的教說
裡有什麼，即使讀了一些經典，也只能在文字上著墨，對於心靈之法的進
入跟洗滌仍是有限的。

佛是大智聖者、覺行圓滿之人，我們有困難都想求佛陀加被，表示肯定佛
能為我加被、能幫我解決困難，能引導我走上解脫苦惱的道途。應如是思
惟～佛陀能給我全面性的加被，我是學佛之人，是不是也應該學習佛陀能
帶給人得受加被的因緣？弟子的意思就是全面性地學習教我的老師～本師
釋迦牟尼佛。

釋迦佛是大家的老師、是大家學習
的對象，我們明確地了解佛具有圓
滿的力量，那麼，是否會想～身為
佛弟子的自己，能不能如同佛一般，
有消除災難、解脫困厄的能力，具
培植智慧、積聚福報、長養一切的

德行？關鍵就在於能不能懂得佛所教說的內容。關於學佛，大家都不缺乏
禮拜的赤忱；而，有人學佛是真能達消除災難、解脫困厄，有些卻未見長
養德行的善果，其主要差異在於行者（學佛的自己）是不是了解佛的內容，
且又能照著做。了解後，如果仍覺得做起來很累便不想前行，或只想保留
自己原來的性格，並不想層層進修，這樣，其德行的長養必也是稀稀疏疏
的。

▲讀誦受持　如說修行

行腳～時空宣法┃ 121



學佛人當要仔仔細細、清清楚楚、明明白白、徹徹底底地走上、奉行佛陀
之道，如是方得自我取證。這是一條保證的道途，因為佛已親自走過，能
依教奉行者也就能達到無所不能、無所不辦、無所不成的莊嚴圓滿果。且
足以引領、提攜一切人，成為一切人的光明導目，這是明確的因果關係，
佛弟子不可不知。

2018.04.15 佛化會第四屆改選及會員大會

人生能有幾回得遇同行善知識，同步修學、彼此溫馨提醒、共成淨業？您
與我正是有如此富樂善報之人；而，我們都希冀這份福德智養可以發予未
能如此慶幸之人，令使亦可展露其清淨本體、發揮佛性光明，同共走上自
利利人的菩薩行，恆不再受苦遭難。

於是，我們來奉行佛陀之教說，令使安定向前、一一進展，進展到聽經聞
法令之純熟、思惟清明寧定一心、修境朗照徹入其中。且，將戒定慧學的
智慧圓滿處，深心殷重地端送予因緣中人；透過各種照面接觸的機緣，勤
於把握當下，為人們種下佛根善種，並行度布施，實踐普賢行，迴向所在
之處，旋復佛慈於人心，同造安和的環境。

「明淨佛化會」將您清淨六根之修養，遍觀於塵境；將您意識之智德，遍
布於各地；將您修斷我執之經歷，遍弘於他處；將您淨化識田的勇猛，提
報給大家，使得人們生起無比的信心，得到佛慈廣大的照觸，在安定中成
長，身心靈朝向健康而發展。

▲佛慈廣大　化導群心

122 ┃足迹



慈柔化身篇

何其自性能生妙法

於何其自性本自具足有其莊嚴相貌後，更行於各因緣底下的度眾。要度眾
就要有慈悲，就要能讓眾等納得下，此時柔和善順之形貌、氛圍就屬必要，
這不是刻意矯作而有。眾等若能感知，這是由法熏於內，力修於心，有了
清淨，之後，行菩薩道再得莊嚴；並不斷琢磨度眾之方，而後才能生妙法
～有自然散於外的慈柔貌，就如「千山同一月，萬戶盡皆春。千江有水千
江月，萬里無雲萬里天。」

祖師的普照行腳、參訪行腳、活動行腳，接觸的是各式各樣的人們，集成
百態慈容下，「何其自性能生妙法之慈柔化身篇」。

2005.03.20 菩提種子兒童營

▲小小菩提種子　撒播兒童心中

▲和樂安祥　滿懷法喜

行腳～時空宣法┃ 123



2009.05.08普照座談～佛的性德（家庭普照）

佛的性德

佛的超勝德養是其他九界所没有的，佛經說明這叫作「不共法」，不共的
意思不是不跟人分享；不與共是其他没有，唯獨佛才有。佛的性德就是與
其他九界有不共法，提出了十八項是其他九界所没有的，稱為「十八不共
法」。

不管眾生喜樂或不喜樂，眾生信仰或不信仰，眾生歡喜或不歡喜，佛皆不
動，一樣安住在正知正見、四無量心（慈、悲、喜、捨）及大悲心中。我
們應多聽經聞法，跟著心思開擴的人走。佛陀不管內財或外財皆能全捨，
用意就在度眾。

▲ 點上一盞光明的心燈

▲聽經聞法得正見　齊與賢者同步行

124 ┃足迹



2009.09.30 行大孝～建立三寶信根（家庭普照）

世間人由於深蘊著我見、我執、我愛、我私等等繁雜錯綜的心思，致使橫
生諸見，由此諸見又生結縛，有如穩固的細繩，牢牢地綁住自己，叫此慧
命延展不了。所幸，有大智覺聖，為煩惱纏繫的我們引導通往清淨、自在、
無礙、般若、潤德的光明路。

此大智覺聖就是佛，佛累劫發菩提心，在因地修行時即發令眾生離苦得樂
的種種大願，並以生命來行持正道，了悟真理，證得一切真常，成就萬德

莊嚴。佛有十八不共世間人的功德力
量（即世間未有的能力，稱為十八不
共法），有著無盡的慈心、無量的悲
心、無限的智慧、無止的福德，常用
佛眼照見世間，深明眾生性，以善巧
方便，隨眾生堪受，為其說法；常將
所證入的真理（法）教以眾生，達到
契理、契機的宏傳。

出家人（僧）過著清淨寡欲的修行生
活，時刻皆以佛法的教化嚴以律己，
力求等持佛陀言教。將佛法奉行無
誤，以弘法為家務，以利生為事業，
完成荷擔如來家業，代佛教化眾生，

▲清淨梵唄音　佛光普照明

▲無盡無量的慈心悲願
    無止無際的智慧福德

行腳～時空宣法┃ 125



令眾生走上法身顯明、慧命延脈
的道途。並同勉上求佛道、下化
眾生的落實，佛、法、僧是吾人
永恆的歸依處，是世間最尊貴的
寶物。若人真實歸依佛、法、僧，
其功德皆是果求皆不退。

三寶可以使一個生性凶殘暴戾之
人，發起本具的佛性而日日念佛；
可使漂淪於浮漚的徬徨者，穩坐
般若船，並善知生命的可貴，體
會善識難值，從此珍惜奮力勤種
菩提因；可使好欲求之人，清心寡欲；可使好樂矯飾裝點之類，成脫胎換
骨為一誠實，於眾中懺悔發露的法行人。三寶功德，不可思議。

可曾親聞三寶的不可思議？這一切都在此行～「行大孝，建立三寶信根」
為主題的梁氏親聞三寶不可思議法談中，如實地呈現。此回梁氏一家人永
懷三寶勝恩難報、昊天罔極。謹以奉行佛教來答報三寶重恩。

2009.11.22談心、彈薪（家庭普照）

「心」有三種：第一為父母所生色身中的「肉團心」；其二乃對事境起分
別計執的「緣慮心」；第三則是本然清淨原體的「靈知心」。今日主題即
是本具圓中妙慧的「靈知心」。此心，能生萬法，亦由萬法中悟。此表互

為因緣而生起，即名「緣起」。

「彈」有二意：其一為「彈力」，有
如彈簧，平時無動靜，但若有一外力
拍壓它，立即彈跳起來；而這彈跳的
動作，並非外力拍壓之故，追根究柢，
乃因彈簧本身有一內力，當因緣和合

▲清淨修行　弘法利生

126 ┃足迹



時，外力一刺激就將內力帶出來，產生了彈跳的作用。其二為「彈撥」，
對於輕毫，通常會用輕撥彈吹的方法來掃除，不會用粗大的力量來清理。
意謂著，面對有如輕毫的習氣，當以柔和之法才能根除，事後也才不會產
生彈跳的現象。

「薪」是引發火燒的柴，意即起火的根源；若要叫火不燃起，只要將薪取
走便可辦到。「釜底抽薪」即言表，將事件的根源滅了，整個事件就没有
發展的餘地了；若將內心的垢見除盡，縱然塵境百般地惑動，也就不再動
業了。依著「不動業」，六根見六塵不起六識的作用，漸養清明覺性，「靈
知心」由此而顯露。

佛陀因累修萬行成具萬德莊嚴，以慈悲與眾生結緣，吾等在觀心的程度中
下功夫，長養自力，自力開展到被佛陀他力加被全然接受的層面，如此，
「自力」與「他力」便一拍即合，全無出入，這樣就印證了佛所說的：「眾
生所願，悉令充足」的真實性，也就得遂所求了。

2010.6.17佛陀紀念舘～見道行

四聖諦～苦集滅道的啟示：

一 .苦諦，就是認識自己。　　二 .集諦，就是檢討自己。

三 .滅諦，就是肯定自己。　　四 .道諦，就是修正自己。

▲佛道合心　正道同行

行腳～時空宣法┃ 127



每一個人都應有這四項⸺
認識自己、檢討自己、肯定
自己、修正自己。

要認識自己⸺認清、凝
視、看得懂自己，如果不能
了解、認識自己，便很容易
潦潦草草、懵懵懂懂過一
生。要認清自己還執著什
麼；當看得愈清楚時，就愈會發現問題都是同一個～不老實的，做事一直
都不老實；喜歡教訓人的，講話就是習慣教訓人；看不懂事相，不能辨別的，
他的問題還是在不能辨別。好好地發自內心，懇切地檢討，肯定自己必定
修正，就會愈來愈清爽、自在、輕盈，愈來愈有交代。愈能放下，就愈能
提起；愈放不下，則無能擔當。

當認清自己時，就會發現，自己每一次都懸在同一個問題上，因此就要更
認清、更檢討，更肯定自己一定要修正，這就是「苦集滅道」的啟示。

八正道：

如將八正道分成戒定慧三學，那麼正見、正思屬於慧學，正語、正業、正
命屬於戒學（規範），正精進是戒定慧三學共通，正念和正定屬於定學。

佛陀的教說讓我們進入覺，而整個學程從戒定慧三學來表示，學戒、學定、
學慧，以達定慧等持。

▲不忍聖教衰　不忍眾生苦

▲戒定慧三學　通於八正道

128 ┃足迹



正思惟的思就是意業（身口意三業中的意業），正語是口業，正業是行為、
屬於身業。所以八正道就是學習正知見，表現在身口意三業之中，並以符
合正知見的經濟活動來維持生活，從這裡來精進辦道，以讓自己的念頭恆
常定於正知見之中。

「佛法的一貫學程，是以知導行，又以行致知」表意，先學正知見（知），
以來引導自己進入實踐（行）；實踐
後又更能知所修學、所建立的正知
見。也就是先向佛陀學個觀念，然後
來實踐，在行動實踐後，就會愈回歸
到佛知見的認識與透徹。

三十七道品：

道品就是方法，「品」即表階層、階位、階梯；表示方法是一階一階的，
但不是說哪一個道要先學、要先做，或者没有這個道就没有辦法踏到那個
道。萬萬不要學一法執一法，如果被這個想法扣住了，大乘思想便開展不

行腳～時空宣法┃ 129



出來。圓教無作道品就在告訴我們⸺方法是階梯，在任何一刻都必須交
叉使用、錯綜巧用、全然運用；調適的意思就是調和、適切。既然有調和、
適切，就必須要很通透地運用；所謂通透，必定是對每一階段、每一內容
都清楚明白，每一步都是適切性、契機性的，這才算是道品調適。

十乘觀法：

十乘觀法是大乘菩提的原貌，原原本本的大乘菩薩心。一位菩薩在行法前，
必先具慈心，因此必須有豐足的正知見，否則行度不了，這是整套天台家
學說及說法的要點⸺從正知見著手，然後由正知見開啟，進入事境之中，
以圓滿正知見的行誼。因此，從五時八教的觀念，接續到二十五方便的方
法介紹，再進入十乘觀法（大乘菩提的形貌）。建立「以三觀之智，觀三
諦之境」，空假中一直扣緊，自始至終，都是如此。

若没有跟著進度走，途中會缺漏很多；跟著進度走到此，您的大乘菩提已
然建立，再下來要進入的就是方法的運用。因此在行住坐臥之間、每一值
遇的人事物之中，都能如是如實的做到，到最後才能「所作皆辦，具諸佛
法。」如果以前實在不懂事⸺不懂人家教我的用心、不懂方法用功、不

▲十乘觀法　不思議

130 ┃足迹



懂如何運心，不但如此，還常常偏解、曲解或誤解，因而没跟上腳步，應
當告訴自己⸺現在就立刻開始，讓自己有這種志氣。

十乘觀法是在乘載眾生的，雖分列為十，實則收回「一」，這就是大乘行
者的「觀不思議境界」。於緣起諸法中，當然不只「十」這個數字；現在
學十個方法，正意表著無量、無邊、無極、無限的意思。十乘觀法，又稱
為十法成乘（十個法成為大乘菩提）。這十乘觀法實則是四教人（藏通別
圓）皆堪用的，只是在藏通別圓四個根機裡，所運用得來的十乘觀法會有
所不同（在程度的淺深之中不同），以及在事件的運用方式不同。根機不
同，看事情的角度就會不同，有人可以宏觀，有人可以全面觀，有人只看
到一小角，有人怎麼看都是直線的（這裡的直線跟正直没關係，是看不到

曲，這個曲是指眾生有很多地方需要
轉變，但他不會轉彎，應變力差）；
又有人再怎麼看都是曲（曲解），人
家善心好意教我要內修、提升，我都
曲解，根機如此，莫可奈何！

2010.07.03從事六度談理六度（台南、台中普佛）

六度

六度是指布施、持戒、忍辱、精進、禪定、般若。事中有理，理中有事，
方能達圓融。

▲以三觀之智　觀三諦之境

行腳～時空宣法┃ 131



2010.09.26 普照座談～彌陀經申義（家庭普照） 

彌陀經申義

1. 以永明延壽禪師的誕生為彌陀誕。 

2. 修佛之人尤以口業為重。

3. 念佛法門三根普被。             

4. 佛國淨土皆同等莊嚴。

5. 持名有兩種：事持與理持。       

6. 受持法門，臨命終時，得願往生。

7. 六方諸佛同讚彌陀希有難信之法門。

8. 應研究經教以助成誦經功德。     

9. 唯心淨土、自性彌陀。

▲歡喜布施隨師行

▲讚歎彌陀妙法門　無量光明無量壽

132 ┃足迹



2011.02.11田園行佛～大地洗塵（台南）

〈觀世音菩薩普門品〉出自《大乘妙法蓮華經》（簡稱《法華經》）。華，
花之意。以蓮花表意佛法為「妙法」，因蓮花有出淤泥而不染的意涵；並且，
從底部紮根而上，經過污濁、不易折斷的莖，方生出清蓮。這表意，一個
人想要綻開香潔、清淨、莊嚴的生命體，都得從污泥中拔擢而起；也表示，
需經過自己的修為才見得到清淨、聞得到幽香；同時，這種修為是恆久而
不敗壞的。

既然修為已達一定的程度，有了清淨、清香之境界，必定能廣度納受眾生；
而，蓮花的根一直存在於泥濘之中，又意表從未與眾生脫節，因此，愈是
在修為的清淨莊嚴處、修為愈高勝者，必是愈慈悲、喜捨、利益眾生。此
即用蓮花比喻妙法之真切意涵。

▲餐聚法敍清淨味　禪悅法食超世間

行腳～時空宣法┃ 133



2011.04.20花博會（香花供佛表虔誠）

「一一燈柱如須彌山，一一燈油如大海水。以如是等諸供養具，常為
供養。善男子！諸供養中，法供養最。」這個地方提醒我們一件很重要
的事，剛剛說資具配上妙法，即成妙供養具，因此，不論供養什麼，都是
廣修供養，而，它有一個要點，即是：一切供養中，法的供養是最殊勝的。

「諸供養中，法供養最」，我們要明瞭，這並不是要把其他供養比下去，
也不是只要佛法就好了，其他都不需要，如果只有法，還是稱不上廣修供
養。所以在談法供養最為殊勝的同時，若有摒除世間供養資具的意謂，就
稱不上廣修；廣修是指圓滿的修供養，而其殊勝就在於有佛法的存在，因
為佛法能使物資成具供養的功德，遠超乎僅有的物質作用。

「廣修供養」，顧名思義即是，一切行供皆具有供養的意義。前來聽經聞
法是一種供養，在途中的行進間也可說在修供養，與對方談說佛法也是一
種供養，前提是⸺「入不思議解脫境界普賢行願」。先建立起知見，用

▲供養心　感恩意

134 ┃足迹



著出離世間眾生的見解來看待每一事件，這樣的層面才可名為「廣」；「廣」
是没有侷限，没有限定某一事、某一物、某一時，因此能在行住坐臥間都
修供養，身口意三業進入供養的層面，所以經典中說，從物質、物相的供
養，以至自我修身養性的供養，乃至將佛法布施於人的供養，達到「廣修
供養」。

橫論其「廣」、縱論其「續」

經典告訴我們，要橫面的看每一大願，橫面表示多向的，有相當多的類別，
不會只有一個，「盡法界、虛空界，十方三世一切佛剎極微塵數」此是橫論。
又說要從豎面（縱著說）來看每一大願，縱著說是在講時間的延續，過去、
現在、未來等三際，所行之願都不會停止，「虛空界盡，眾生界盡，眾生
業盡，眾生煩惱盡，我供乃盡」，此是豎論（即縱論）。縱橫其中是普賢
十大願的結構、脈絡。

普賢十大願的每一個願，一開始都先橫著說其「廣」，虛空法界，没有侷
限的「橫論」；而每一個願的末端都是縱著說其「延續性」。先讓我們明
白，每一願都須在多類雜項、各種各類的事件中去實踐它，以達其「廣」。
例如，從物質面到心靈層次的修養，以致到佛法上的傳揚。最後告訴我們，
不管時間怎麼延續，都不會停止，把雜項空間裡的「橫論」放在最前面，
中間解釋「廣修供養」的意義、內容，教導修行的理論、方法，其中教說
著因果關係。這是每一段經文架構清晰與法義分明的表示。

經文明示：我所修的供養會一直做下去，乃至到「念念相續，無有間斷，
身語意業，無有疲厭」，以身口意三業清淨供養。對佛法有所了解，進一

行腳～時空宣法┃ 135



步將所了解的佛法布施於人，這就是法的供養，如是，就有供養的功德。

「諸供養中，法供養最」，諸供養中，法供養最為殊勝。所供養的資具含
有法，做出來的供養，即富含佛法的意謂。這裡提到「含有」兩字，是指
含有前面，又不跟前面比高低；不是要把其他的貶掉，更不是要把自己抬
得高高的。所以，法供養是含有其他供養的，又能使其他供養更超勝。不
能說法供養比其他物質供養更高，這不是佛法的精義，佛法常講「功不唐
捐、福不唐捐」，做一件有一件的功德，多一個修養就多一項功德，多了
解佛法、真理，而向人弘揚，又多一層功德，福德是累積而上的。

「所謂如說修行供養，利益眾生供養，攝受眾生供養，代眾生苦供養，
勤修善根供養，不捨菩薩業供養，不離菩提心供養」，這即是法供養的
內容。

法供養之第一～「如說修行供養」

「如說修行供養」表示這樣說，就要這樣做，說到哪裡，就要做到哪裡。
「說」，可使我們進到這個程
度來，所以「鍛鍊說正法」是
很有必要的。「如說修行」即
是說到那裡，就準備要進到那
個地方的意思，雖然還没做
到，卻是一直在朝向它。

如說修行就是法供養的其中之一，這種心意要「念念相續，無有間斷，身
語意業，無有疲厭」；雖然尚未到達境界，只要時時提醒自我應當「如說
修行」，如是普賢行願，堅穩的朝向佛面，將甚具強而有力的影響。

法供養之第二～「利益眾生供養」

「利益眾生供養」，就在自我現前的當下完成利益現前的眾生；當我面對
這個人、身邊人、周遭一切人，就先思考怎麼利益他們，這裡指真利益、
徹底的利益。好比，愛兒心切，不讓孩子嘗受辛苦，便為孩兒承擔一切的

136 ┃足迹



辛勞，認為這就是對孩子有利益；孩子因此未有鍛鍊能力的機緣，導使心
志薄弱、承擔力微小、情緒常時低靡，或怨天尤人，更不能檢討自我，這
樣的後果，顯然没有真正的利益到孩子。利益眾生是講在徹底處的，要讓
對方真實得利益，才算具有遠見。眾生的思想常是有人我的那一面，某人
心緒不穩，我跟他一鼻孔出氣，如此，我是在敗壞他，而不是在利益他，
若是如此，要談「徹底得利益」這一面便是缺漏了。這裡說的利益，是你
對待的方法、方式，確定能讓對方得利益，這得是具足佛知見才能談的。
利益眾生供養就是法供養。

法供養之第三～「攝受眾生供養」

攝受是指用行為、修養來攝化對方，令其入法義；自己本身須有佛法的認
知，才有辦法用佛法來攝化對方。如果自己有一點修養，就能用自己的修
養來攝化對方；如果自己懂得物質的供養，就能用物質的供養來攝化對方；
假如你對佛法的正知見解是穩固的，就可用佛法的正知見解來行物質及心
靈的供養。將自己擁有的供養給對方，以令對方達到攝化，令他進入到您
所普施的佛法境界裡，這就是「攝受眾生供養」。

行事前，先具有供養心，願對方跟我一起進到佛法的園地、正法的知見。
一個人的思考想法會帶動一切，一個心煩意亂的心情，自然是不能提供清
明的思考給彼此的。

法供養之第四～「代眾生苦供養」

代眾生苦供養，也得要以「入不思議解脫境界普賢行願」為前提，主題要

▲攝化眾生莊嚴相　為眾解苦慈悲心

行腳～時空宣法┃ 137



掌握得當。如果看到眾生痛苦，想要為眾生解脫苦，任何事都替他擔下，
卻不知道要教育，可能會成為縱容；而，佛陀的教育，是有提昇性的，所
以能攝受，因此叫行願，行是自己做，願是願對方一同來做，這種慈悲的
心懷，是同步完成的。一開始就必須具備正確的念頭，在幫對方解決苦的
同時，也教對方進到法義來，方可令使得到化解苦惱的能力，這才算是做
到了代眾生苦供養。

富含著佛法而來行代眾生苦，同時可達如說修行、攝化眾生、利益眾生，
原由來自於對佛法的正知真解是極為足夠的。因此，為了要完成普賢行願，
就必須不斷聽經聞法以調御自心。

法供養之第五～「勤修善根供養」

勤就是精進，需是正精進 –端正的精進；因為，世間有不少的精進、努力、
奮鬥，是不在正道上的。正精進可帶動一個人的心靈解脫，常能滋養法身，
假如我們的見解不清明，便容易犯下混淆正見的過失；比方瞋心很重，可
是很為人著想，也就含著瞋心為人著想，不能全然是善；又如貪心灌滿，
可是想為人提拔，也就含有貪心地為人提拔，這又有很多需要檢討的，依
然不能全然說為良善。勤修善根指勤修向著佛面的善根，以此來供養，名
為「法供養」。

法供養之第六～「不捨菩薩業供養」

不捨就是不放棄；我現在要行菩薩道（「菩薩」就是上求佛道，下化眾生），

▲勤修善根清淨業　不捨眾生菩薩行

138 ┃足迹



想對眾生有幫助，就得有智慧，所以當向佛來學習，故說上求佛道～上求
佛的智慧，以來化導眾生的苦惱。上求下化就是「菩薩」；發起「上求佛
道，下化眾生」的心，就開始了菩薩的心行、業行。業是行為，行為的前
面有一顆心在牽引，菩薩業就是菩薩的心行，已發起菩薩心行想要作個菩
薩，若在行菩薩道的其中遇到困難，應該要知道不能捨棄行菩薩道的願心，
這就是不捨菩薩業供養。

要做法供養，就得懂「不捨菩薩業供養」，即使在行菩薩道時值遇諸多困
難，仍然要不捨菩薩業用以供養眾人，在這其中含攝著如說修行、攝受眾
生、利益眾生。菩薩業中有很多的功德，因為行菩薩道、發菩提心，智慧
就會一直增長。菩薩就是要度眾，並且在度眾中增加智慧，要是没有這樣
的發心，智慧是長不出來的，最多只到自己修養的程度而已。

度眾生後，會發現需要學習很多方法，方法是從度眾生中發掘的，首先將
「入不思議解脫境界普賢行願」的佛法概念架構好，依此而修，在行菩薩
道當中，自然會增長很多智慧。所有的法寶皆從行菩薩道中尋得、取得，
乃至對生死的看透，都是在行菩薩道當中了解的。佛陀教我們要行菩薩道，
這是不捨菩薩業供養，若畏懼不敢做，這就不成供養了，要令自己往前跨
過，別使自己滯礙難前。

法供養之第七～「不離菩提心供養」

菩提心的心意很重要，這跟菩薩業有何不同？菩薩業有下化眾生的意思，
而菩提心專指「覺」。「菩薩」兩字是上求佛道，下化眾生；有一顆想要

▲念念相續無間斷　身語意業無疲厭

行腳～時空宣法┃ 139



為大家做好事的心意，所以開始來
學佛，學什麼？就是要學「菩提」、
學「覺」。所以菩提心就是教我們
要有「覺」，我們得在橫面中鍛鍊
「覺」，還要從縱面去做到時間的
延續，念念相續的去練「覺」，每
一願的最前橫著說，最後豎著說，
縱橫著說，就是要我們做到廣度及
相續的菩提心長養。

菩提心能成一切行誼⸺向善、菩薩行業、勤修善根，以及代眾生苦供養
的功德，使得攝受眾生供養可成。因此，意欲利益眾生供養得完整，以及
如說修行供養能做得到，我們必須由佛法來產生「覺」，以完成這一切的
莊嚴供養。

「善男子」是普賢菩薩向善財的稱
呼；「如前供養無量功德，比法
供養一念功德，百分不及一，千

分不及一，百千俱胝那由他分、

迦羅分、算分、數分、喻分、優

波尼沙陀分，亦不及一。」前面
所說的物質供養以及自己修身養性的供養，如用數量、用分數來比喻，都
比不上法的供養。換句話說，就是法供養完成了，就具足了物質供養和自
我修行的供養，且又超出；因此，法供養能讓物質供養及自我修為供養產
生超然的價值，這就是「諸供養中，法供養最」之意。這段經文是用比喻、
比較、比擬的方式來說明「諸供養中，法供養最為殊勝」。

「若諸菩薩行法供養，則得成就供養如來。」假如菩薩行法供養，那就
等於是完成供養如來的功德，所以到法供養，算是完成供養如來的功德。
「念念相續，無有間斷，身語意業，無有疲厭」、「眾生界盡，眾生業盡，
眾生煩惱盡」，表示我所行的「廣修供養」是不會停止的。

▲內自清淨　外顯慈柔

140 ┃足迹



2011.06.03 探索法界～與海洋生物有約

師父藉由海生館一行，與各位講說「法界觀」，並開示《十善業道經》。
在國立海洋生物博物館裡，可看到各種類的海洋生物，形色各異，有的身
軀橫行，有的捲曲不直；有的忙轉圓團，有的彼此共生彼此利用；有的故
作死亡，矯詐吸引生物接近再放毒以食害；有的甚或把自己演化成石礁，
以利攻擊他物。這都是因為心不平整、多諂曲造作而致。

有一回，佛陀與八千大比丘眾在娑
竭羅龍宮對海龍王說法：「一切眾
生，由於心想差別甚大，導使造業
各異，因此輪轉於諸趣。龍王，你
看今日法會中的各位比丘菩薩，香
郁四射；而你所統領的大海眾生，
卻身形怪曲、腥臭難聞，是否有很

大的差異啊！這一切，全由身語意業之造善或不善所致。」「果報樣貌在
各自因緣中呈現，看起來好像有差別，事實上各自隨業，因果平等。一切
法皆不可思議，智者明白此真理，必修善業，令自己在所生的蘊處界（五
蘊、十二處、十八界）中，皆悉長成端正的外相及莊嚴的智慧，不但可以
自利更可利他。」

佛陀又說：「龍王，你觀佛身乃由百千萬億福德所生，諸相莊嚴，光明顯

▲菩提心　慈柔行

▲悠游海洋　探究法界

行腳～時空宣法┃ 141



曜，能護庇大眾，瞻仰如來身者莫不目眩；又觀諸大菩薩妙色嚴淨；再觀
諸天龍八部等眾有大威勢。」「而今，大海中所有眾生形色粗鄙、或大或
小，皆由自心種種想念，作身語意諸不善業，所以隨業，各自受報。龍王，
你應好好修學大乘菩提的十善業，亦令大海中各眾生了達因果，修習善業。
你當於此正見中不動不搖，切不可再墮斷常二見中。不斷供養正法福田及
歡喜敬仰引領自己入正見的親師。如此，你也可得人天敬仰了。」

「龍王，菩薩應晝夜常念思惟，觀察真理善法，令諸善法念念增長，不容
有絲毫的不善間雜，這樣就能永斷諸惡並令圓滿善法。常親近諸佛菩薩及
正法菩薩僧，向親教師習學大乘菩薩的正確觀行，一心等持，此法即是十
善業道：即永離殺生、偷盜、邪淫、妄言、兩舌、惡口、綺語、貪欲、瞋恚、
邪見。」修行之人首要須建立大乘菩薩心行之正確觀⸺菩提心相應（遍
處）、大悲為上首（利他）、無所得為方便（三輪體空）；具三德⸺信願、
慈悲、智慧。總之，安立菩提大道，念念相續、無有間斷。

▲菩提心　慈柔行

142 ┃足迹



2011.11.19美濃擂茶

自搗心田

菩薩以淨、智、願（清淨、
利智、本願）菩提心力修
諸善根；此諸善根是菩提心
之所積集，是菩提心之所思
惟，是菩提心之所發起。我
們都知道菩提心的要義，即
是⸺念念上求佛道，心心下化眾生；因念念上求佛道，所以我們開出了
知見及行法的一切學程內容；因心心下化眾生，於是我們在個己的接觸面，
都誠誠懇懇地專對自己的污穢處著手修為。

當上求佛道時，佛陀就在教我們心心下化眾生。愈在佛道站得安穩，愈能
下化眾生，愈看得到面面貌貌，悲心便一直開展。因此，慚愧與懺悔會很
直接，直入（直搗）自己的心田，專說自己的過失，也能深入地看視自己
需要修什麼。

一回一回的如是進入，才符合淨、智、願 –清淨、利智、本願。本願是行
菩薩道時所發的願；若上求佛道的心仍偶爾上升、偶爾下墮，仍具眾生性

貌，尚稱不上是「本願」。發菩提
心、行菩薩道時所發的願（本願）
是念念、心心度人的。

菩薩以淨、智、願之菩提心力修諸
善根，諸善根是菩提心之所集，是
菩提心之所思惟，是菩提心之所發
起，因而，我們當深入明白善根的
意涵。

▲滿室飄香擂茶樂　自搗心田法義揚

行腳～時空宣法┃ 143



2012.02.14手作米菓供養佛

不必特別追求快樂

以平常心看待現前的狀態，自在的
處於當下，不必特意追求另一個使
自己感到快樂的情境。當我們不追
求另一個更快樂的情境時，現前便
不會不快樂。

真正的愉悅是指能安於當下，並非
創造或追求另一種快樂的情境，如
果一直追尋快樂，便會是～求到一
種快樂後，又想追求另一種快樂。

現前的處境是最為難得的，應作珍貴想，它長養自己很多的能力，所以不
必追求另一種處境；更不必刻意追求另一種高潮的情緒。因為「另一種高
潮的情緒」是假想，而這假想是不必要的。如果，一直追著假想跑，會一
直陷入汲汲的追求當中。

2012.02.16 田園行佛～蕃茄的家（因地之耕耘）

世間人會有疑惑、會造業、會有煩
惱，起因就是對於因緣果報不肯承
認，有時自己會說：「有，我有承
認了，我相信因果。」但這只是承
認自己所理解的狹隘範圍而已。

一個真切認識因果之人，應該在每
一事件中、每個對待裡，皆起深重
慚愧、懺悔之心。因為你真實信因
果，所以當有人對你不好時，便自覺合理；如你一直覺得自己被這樣對待

▲歡喜供養樂無比　小小幼苗善根生

▲勤勞耕耘滿豐收　善觀因果心安然

144 ┃足迹



是不合理、不公平的，那表示你未真實正信因果。一個正信因果之人，看
一切事、一切對待都是合理的，也因為了解得透徹，知道應趕緊修行，便
不會用心力去推拒現前的果報。不是你推拒，果報就不會來、就不存在，
反倒是在推拒的當時又產生了推拒的因果，那麼，這個業債就會一直累積，
與佛的因緣便會越拉越遠，起因就是「不信因果」。

2012.04.01手工皂製作～洗滌自心

「清」就是不濁，不從外力加諸髒物。

「淨」就是不穢，不從內心自生髒物。

【清淨心】就是不受外在的影響而生
濁；不於自心念頭而生穢，而是保持
還自他二者原本面目之心意。

眾生自生念頭，才會不清淨，如果没
有生這些穢濁的念頭，也就不須滅掉
穢濁之念了。如同没有妄想，就不須
滅妄想，也不需要離開妄想；如果没有執著，那又何必離開執著呢？如果
没有泛泛之凡情，不會受凡情的打擾，不會和凡情膠著，又何必要離凡情
呢？原來就没有那些污穢，這就叫作原來的面目，所以清淨是原來的面目，
原本就是了。「天下本無事，庸人自擾之」，愚人不但打擾了自己，又打
擾了別人。原本如此就是真面目，只因自己生了一堆的雜思妄想打擾自己，

行腳～時空宣法┃ 145



又用這些雜思妄想去干擾別人，因此就必須想辦法滅掉這些雜思妄想，這
猶如得罪了人以後，就得想方設法去補救回來，如果没有得罪，也就不需
補救了。

從污濁、骯髒處著手，運用上方法，使我的清淨心顯露出來，這個就叫作
「突破」。

突破的意思就是從現有的問題提升到另外一層，但須在原來的地方作提升，
並非從別處挪動。這好比為了去除煩惱，有人會建議～因為心污穢、不清
淨才有煩惱的，如果心清淨了，就不會有煩惱了。但是現在有一個問題，
假使說現在能拿得出「清淨」來，那就已在清淨裡頭了，怎麼還會有煩惱
呢？既然有煩惱，就表示拿不出清淨，所以一下子要拿出清淨以來對治煩
惱，必是拿不出來的。因此我們必須把話說到徹底，要培養清淨、顯露清
淨，才能對治煩惱。既然要培養清淨，就得在現前自己的污穢中用方法突
破之，從清淨心的定義裡，看出了【突破】的意義。

突破就是成就；於每一點中，當下突破，漸漸成為全面性的突破，直到不
再突破，這就是清淨心顯露的時候。

2014.04.5-6春遊信義鄉～法界觀梅

法界觀梅，其中之「法界為總，觀梅為別」；法界即表每人因緣所形成的
一個大環境及歷程，由你個人的法界推展至你和對方二人，即為你和對方
二人的法界，再推展到眾人，即成更大的法界，這其中的結合因素來自「因
緣」二字。

146 ┃足迹



「觀」就是將教理付諸實踐。修學
佛法有一不變的學程，就是聞思修，
聞即聽經聞法，如此才有正知見的
來源；思就是先將教理用來運心、
觀心，這是觀的第一用，也可說是
用真理觀自己；修就是將內化之理
拿到境界中去實際修為。境界包括
一切人事物，這裡的觀，包括將理
付諸實踐的一切身口意之造作，這
也是觀的第二用。            

我們就用著佛法真理來觀出梅花之性、梅花之妙。

聽聞佛法後，每一法皆須先用於自己的修為，然後對一一法界眾生施予佛
陀法，以達到利他，令離苦得樂。在這過程中，將有正知見的不斷建立和

▲梅開葉盛　普門弘現

▲法界觀梅處處行　淨化人心階階上

行腳～時空宣法┃ 147



實踐，由而具三智（一切智、道種智、一切種智）；又用三智破三惑（見
思二惑、塵沙惑、無明惑），方能顯三德（法身德、般若德、解脫德），
達三觀（空、假、中），終至出三界（欲界、色界、無色界），證三身（法
身、報身、化身），且又迴入世間以度眾，這就是「觀中三有外」之義涵；
由此展現出「梅開葉盛，普門弘現」。期願領悟出內行及外弘的佛法精闢
處，這也正代表著自利與利他的全然展現。

148 ┃足迹


