
對弟子的提攜 ~ 權實度眾
撰文／編輯小組



150┃足迹



對弟子的提攜 ~ 權實度眾
總說

祖師於一期生命之中，以著出家僧人的面貌，依教奉行釋迦如來的出家法，
將其視為本分，自行又化他，以此展現如來之教說，相續地學行菩薩道，
不斷由內發光，達至將教說轉為見地的執行者、引領者，令人們可以見證。

祖師據佛陀之法及實證，為明淨山弟子們架構起整體的修行宗旨～「持法
華、行中道、落實觀音法門、行深淨土教理」，以此顯化菩薩的權實二德；
權就是證會實德之權，實是不離方便之實，兩者相依相成。

權實二法顯眾德

從祖師的願行無礙，可以明瞭其對於真理不動不搖的德行，具有由實智產
生出來的權智。若問，祖師對弟子們提攜的權巧方便從何而來？便就是
「實」–從實際的德行切入；意表，祖師度化弟子們所用的方法皆來自實智，
故而也引導弟子們向於實智。這個實智、實際的德行能如何？它是一切菩
薩行法成就之因，一切菩薩都應該遵循，隨順修習；《西方合論》把六度
跟淨土門清淨平等覺圓融合談，說：這就是普賢行，因為念念相續，無有
間斷，施戒忍進禪慧做上來了，便就「安住一切功德之法，契入性具萬德
之心源，證會心行理體一如的本覺。」契入性具萬德之心源，就是契入到
本自具足的清淨心，由而證會心行，取證慧具心行理體一如的本覺。這就
是菩薩的實德、實際的德行。

而，「權德」又是何意？《無量壽經》云：「遊步十方，興權方便。」
步就是行，也是示現之意；《華嚴經》講述：「菩薩清涼月，常遊畢竟空，
眾生心垢淨，菩薩影現中」、《法華經．普門品》說：「應以何身得度者，
即現何身而為說法」，皆在闡明菩薩的權巧方便，名為權德。菩薩修行不
離善巧方便，以善巧方便之因故，常時見佛聞法，成就福慧二嚴，得入佛
法秘藏，究竟彼岸。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 151



菩薩有實智，由實相中的智慧產生出來的德行，就是實德。菩薩有權德，
由權巧智慧展現出來的德行，即為權德。法華思想講說實相，實相是要遍
一切處的，有如佛陀法身無所不在，是準備要在各處施用的。實相是最高
真理，實相是中、是空，實相就是不生不滅。

祖師一生修為類比當生成就者，其修行專意奉行釋迦佛所教說的實相之理，
廣修無量法門、津濟無邊眾生；祖師很肯於在自己的環境因緣裡作修，將
修行人的優質性格一項一項地長養；祖師一生奉行佛陀尊教，專度深愆、
斷習自在，勤於耕耘內心，故而能顯化眾之德。心懷本師釋迦佛之願，相
續發起大慈悲心，深觀緣起性空，運作世間善巧方便之方，隨緣利物，此
即祖師從實施權之修境。

祖師誓弘釋迦如來之教說，而釋迦佛一代時教 49年說法，針對不同根機施
用不同的教導方式，古德予以整理、歸類，別立分為五個時期：第一華嚴時，
正說圓教、兼說別教；第二阿含時，但說藏教；第三方等時，對藏通別說
圓教；第四般若時，帶通別說圓教；第五法華涅槃時，純圓獨妙（華嚴兼、
阿含但、方等對、般若帶、法華純）。後，天台宗智者大師又提出「通五時」
的概念。

五時八教契機理

祖師奉行釋迦佛的五時教說，精進於掌握佛法義理，懂得各類弟子的心性，
又能運用各種方法教化，令其各就各位，闡發各自的本能及價值，契機又
契理。智者大師把佛陀教化對象的根機大抵分成四類，即藏教人、通教人、
別教人、圓教人；教，意指尚在學習之人，並非已成就佛道。智者大師對
這四種根機，各自具有的心性及教導之方，又作了介紹，稱作化法四教；
為了教導這四種根機，用上四種方法，就稱作化儀四教：頓、漸、秘密、
不定。化法四教及化儀四教合稱為八教。

祖師識得弟子們現前的根機，走入各類弟子之心，為其悄無聲息地說了法，
以引領各個弟子從現前根機開通、超脫，再進展。

藏教根機者～生滅觀：此類修行人懂得生滅二相，執著於實有，會在生與

152┃足迹



滅之間起伏，對於無常較難招架；即使修行了，也須依怙各類人事物，才
會有安全感。

通教根機者～無生觀：已打破生滅思想，達至無生，因此具無生觀。「通」，
意表通前通後，能通前面階位的藏教，了解藏教人的心緒，也能通後面階
位的別教與圓教思想。因此，若與別圓教人為伍，可以令無生觀較為堅固。

別教根機者～無量觀：與藏通教人不相通，也和圓教人的心境架接不上，
獨樹一幟，是特別的，故稱「別」。聽取一法，馬上修為，快速上進；事
事修入，境境納受，故能度眾無量，但執於非化導不可，故尚有一念無明。

圓教根機者～無作觀：具別教的功用、程度、境界，且又安住於當下，對
待眾生能隨緣給予圓滿的教化，是為「無作」；但非指已成佛，而是具有
此根機，仍在修練。圓教人就像法華純味一般，可在任何情境下，為他所
面對的對象輔成、扶正；端正其位，即「純」之意，這種心境就如佛陀在
助成一切眾生，歸回他自己的位置去修為。

祖師秉持「知幻即離，離幻即覺」的修境，依著空性來行作度眾之事，安
立於大乘，與弟子們的對待，其菩薩心行恆是開懷的、廣闊的，隨時都在
展現大悲心，救濟、拔度諸類眾生，悲緣眾苦，願行無礙。

祖師對弟子的照顧、護念，施法中有方便，方便中有權巧；從出家弟子們
自述，來自祖師直接調度之領解，及在家弟子言表，受祖師漸次調熟的領
受，便可一窺其權實二方之堂奧。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 153



祖師對出家弟子的提攜～直授實法　無作隨緣

祖師對於出家弟子們的提攜採以直接的指導，令其頓悟頓修，即刻吸取，
從個己的境界躍昇，快速進展；令出家弟子們深耕佛意，力行出家之人所
當行，直指自心，杜絕一切俗妄，終不有罣礙；盡形壽以此為目標，不斷
地勤修清淨身口意，奉行佛陀尊教，力持佛陀莊嚴法，常隨佛心，常時以
大乘胸懷推進自己，領眾進入清淨之彼岸。

祖師教導弟子們，要安然在當下的每一點，遇到每件事，即定於當下，無
須挪動位置；就在當下～不思善、不思惡，不斷地用「當下即」鍛鍊自己
無二、無別，以長養「無作」的心懷；而，無作觀裡必有深度的悲心。祖
師大慈愍故，不斷不常誓願行，總於當下因緣，直接見其為菩提，隨緣契
機、善巧方便地引眾學佛、行佛，進修佛道。

【出家弟子的感念】

● 解苦的藥方　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　 釋天柔

有誰肯花時間影響一個我執深重、剛強難化的天柔？唯獨教育我的師公、
師父願意。師長明白，若没把弟子教好，以後會更苦，當交到下一位師長
手中也會更難教，因為，倘若一切基礎都没被奠定好，就算想教也得從頭
再來；就猶如一塊空地將要被建造時，空地上已有許多不可用、不堪用的
雜物，就得先清理雜物，或把地面上原來的建築物打掉，才能重新打造地
基，這會是多麼的辛苦！一位具菩薩心懷的教化者，必會有著這樣的眼光
及慈悲。

師公教導天柔要專持佛陀的教方，柔和忍辱，一心安樂，不改心志，謹遵
師長教誨，行道藥師門：應生無垢濁心，無怒害心，於一切有情，起利益
安樂、慈悲喜捨、平等之心，就能使身無苦患，並且去除我執，終至面見
彌陀，慈悲願海，化導有情，善巧化眾。

感恩師公的提攜，每當弟子天柔的固執、退縮、妄自菲薄……這些苦因出
現時，師公總是很有耐性、很慈悲地，用著柔和的心給予勸導：「懺悔要
時時帶著，才容易消業；有時候我們起心和動念之間造諸罪業，不是那麼

154┃足迹



容易察覺及消除，若能有懺悔心意，就能時時產生懺悔的功德益處，當下
消除起心動念的種種罪業，所以佛陀教誡弟子要有懺悔的觀念，如此才能
得清淨。」

《瑜伽師地論》二十五卷云：「云何柔和？性不惱他，與諸有智同梵行者、
共住一處，常令歡喜。是名柔和。」

五十七卷云：「云何忍辱？謂由三種行相應知：一不忿怒，二不報怨，三
不懷惡。若別分別乃有十種：一已受怨害忍，二現前怨害忍，三慮恐怨害忍，
四饒益怨憎忍，五損害親友忍，六一切怨害忍，八受教怨害忍，九擇力怨
害忍，十自性怨害忍。如是一切總說名為耐違害忍。」又說：「云何柔和？
謂性賢善，由身語意，將護於他，令無惱害。若他所有無罪喜樂，未生令生，
生已隨護；有罪憂苦，若未生者，遮令不生，若已生者，方便令脫。此中，
忍辱，耐他違害；柔和，於他不作違損；如是名為二種差別。」

《集異門論》第二卷云：「柔和云何？答：身不剛性、身不強性、身不硬性，
身純質性、身正直性、身潤滑性、身柔軟性、身調順性，是謂柔和。」

師長說，弘通法華者，宜以柔和忍辱之心為心，吾心柔和忍辱，可以防一
切瞋恚之害毒，如衣防寒熱之害，以為因喻。

《法華經．法師品》曰：「是善男子、善女人，入如來室，著如來衣，
坐如來座，爾乃應為四眾廣說斯經。如來室者，一切眾生中大慈悲心

是；如來衣者，柔和忍辱心是；如來座者，一切法空是；安住是中，

然後以不懈怠心，為諸菩薩及四眾廣說是法華經。」

《法華經．如來壽量品》曰：「諸有修功德，柔和質直者，則皆見我身，
在此而說法。又曰：眾生既信伏，質直意柔軟。」

感恩師公以心無憤，性不惱他的柔和心來教育天柔，令使弟子能深入地認
識自己的性格⸺壞脾氣、固執、退縮、妄自菲薄（苦），從而願意檢討
自己的我執深重（集），並肯定自己一定能去惡向善（滅），弟子天柔一
定會依著師公所叮嚀～

對弟子的提攜～權實度眾┃ 155



1.時時帶著懺悔心、2.依教奉行、3.尊師重道、4.服從直心，來修正自己
（道），以報答師長對我柔和、慈祥、包容及呵護的教育及推進，令原本
清淨的佛性能展露出來。

從師公的祈願文中，明白了～

「眾生心量不大，眼界不廣，常把自己框在一個囹圄之中，建構起心中的
監獄，並在這小框之中喜樂、愛染，因此容納不下人、容納不下事、容納
不下物，這就是眾生。佛陀深知眾生會苦上加苦，從苦再轉入苦，由苦而
轉劇，變本加厲。因此出現於世，幫助我們、教導我們、提醒我們、叮囑
我們，甚至鞭策我們，使我們這一顆常常以自我為一、為主、為說，其他
都没有了的心，好好的重新洗滌，清淨起來，這是佛陀出現於世的用意。
感佛恩德，常隨佛心，領眾進入清淨之彼岸。」

弟子天柔會時時切記、感恩於心懷，並行於自利及利他。

以前的天柔實在不懂事，不懂師長教導的用心、不懂運用方法用功、不懂
如何運心，不但如此，還常常偏解、曲解或誤解，因而没能即刻跟上腳步。

師公、師父總是慈悲、不放棄地提醒著天柔⸺即刻開始、即刻跟上，要
有這樣的志氣。經過師長這十多年辛苦的調教，自己的性格已漸趨柔和，
我執的繫線鬆了，做起事來也不會退縮、妄自菲薄了，這都因為弟子天柔
謹遵師公交代～懺悔衣要穿好，不能忘記自己的願：1依教奉行、2尊師重道、
3服從直心。

《法華經．妙莊嚴王本事品》云：「善男子、善女人，種善根故，世世
得善知識；其善知識，能作佛事，示教利喜，令入阿耨多羅三藐三菩

提。」

感恩佛菩薩善護念，令弟子天柔值遇善知識的慈悲、柔和之教導。

師公的德行修養⸺善解、包容、忍辱、柔和、付出、安樂，將永恆烙印
於我心，弟子天柔必克勤克守，用實踐力來表示我隨學師長的決心，以感
報佛恩、師長恩。

156┃足迹



● 培植善根　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　 釋天沛

師公對我的恩德⸺猶如藥師佛能除滅一切眾生的苦惱，在教誡中幫助天
沛得以勇敢地面對自己的惡習，不再覆藏。

師公對我的恩德⸺在教誡中，令天沛識明自己的習性，是畏懼、退縮的；
師公大慈大悲、不離不棄地叮囑著天沛，要有所突破，要無隱藏地發露懺
悔。

師公對我的恩德⸺在教誡中，令天沛懂得，承認過失，認識自己、檢討
自己、肯定自己、修正自己，以走入光明之路。

師公對我的恩德⸺在慈柔中，令天沛知道，做事要瞻前顧後 –看看前面
再看看後面，要正觀思惟、謹慎周密。

師公對我的恩德⸺在慈柔中，令天沛下決定心，帶領眾生離根柢苦、得
究竟樂。

感恩師公的教導，令天沛能斷惡修善、度化眾生、培植善根，從小善根開
始，進展到大善根，從內善根，擴及外善根，又從外善根旋復其中，以至
到深入的善根；再從實踐面教導怎麼修善根，如是修善根會有何果相；當
清楚地見到修善根的果相之後，就要立下殊勝堅定的志向，以來規範自己 –

必修善根。

《華嚴經》云：「佛子，菩薩摩訶薩於此善根修行安住、趣入攝受、
積極辦具、悟解心淨，開示發起時。」

大菩薩是這樣修善根的，要修安住、趣入（即趨入），即使小步小步地走，
都會漸趨漸入。要修攝受、攝受內心，把佛陀之法一次一次地修起來，直
指自心，有照見之處，還要攝受他人；自己有個經歷，就能以此幫助別人，
將紛亂雜沓的心靈歸於統一，得到寧定而專注，並在專注裡談規範，這樣
就能熟而生巧，巧而運用。

還要修積極，積極是指累積、聚集，一次一次地集聚；還要修辦具，辦具
是修行的工具，如想修助緣，得平日就需廣結善緣；還要修悟解，常常修

對弟子的提攜～權實度眾┃ 157



覺悟，從覺悟中生解，若有所悟，就能一回一回具其深度，即使是相同的
話語表示，表現出來的意境仍會不一樣；也要修淨心，即心靈的清淨，時
時能掌握之。

有了安住、趣入、攝受、積極、辦具、悟解、心淨的修為，能將原本閉塞
的心靈、眼界打開，由而指示出一條很清晰的道途，這時，菩薩因修善根
而可得十種利益：

1. 得堪忍心，閉惡趣門：心因修善而能認可諸事，容易忍讓，從而關閉了
衝突造罪、投身惡趣的可能性。

2. 善攝諸根，威儀具足：從一個善根會攝受其他善根，因此，必須修善根；
當有一個領會，感受到生命的苦惱，深知，現在不修，將來必定更苦，
所以不敢不修；而且要及早起修，因為明白修善根能得善攝諸根，而達
到威儀具足。威儀是指持戒清淨，從內含光而顯於外的表現，不但內質
豐足，還有外露的清淨莊嚴貌。

3. 遠離顛倒，正行圓滿：從經典深入了解佛法，會不戲論，遠離顛倒，朝
向正行圓滿。

4. 堪為一切諸佛法器，能作眾生福德良田：能成為弘布佛法之人，能講說
佛法，引導人們進入佛道，修植福田。

5. 為佛所念，長佛善根：能被佛所護念，長養修佛善根，全然朝向覺道走去。

6. 住諸佛願，行諸佛業：愈是修這樣的善根，愈想行的是佛業，而非其他
業行。

7. 心得自在，等三世佛，趣佛道場：「趣」即趨往；漸漸地心朝向自在，
走向傳揚佛法的道場。

8. 入如來力，具佛色相，超諸世間：漸漸入到佛力，具足佛的色相，清淨
光明，超諸世間，人人喜見。

9. 不樂生天，不貪富樂：修學佛陀之法，不會好樂現世果報，不會貪圖生
天享樂。

158┃足迹



10.不著諸行，一切善根悉以迴向，為諸眾生功德之藏：不執著於諸善行果
報，而是將一切善根德行全用來迴向，成為眾生的功德寶藏。

感恩師公對我的提攜，平日在五觀堂執事，常不夠細心、不夠盡責地把常
住物品照顧、管理好、調配好，當師公教導時，還以瞋心對待；而，師公、
師父知道這種心念的果報會苦上加苦，乃至落入三惡道；因不捨眾生苦，
師公總是慈悲地善護念，師父也教化著「五觀堂是修福植慧的處所，應當
把握培植善根的機會，莫錯過、莫蹉跎，立堅固願，當下承擔，大步跨進，
勤修善根。」

佛法的理解皆從師長而得，大智慧者經過相當多的學習、實踐，方得把經
歷傳承於後，令眾生能有被調教的機會，而有離苦得樂的轉機。謹依師長
所教，悉數全收，並一一地用在自己身上執行，進達「解行並重、自利利
他」。若依然用著瞋心來學教，終不能成就，反落六道輪迴。

感恩師公提攜，啟露、提升天沛的慚愧心、懺悔意，令天沛得以消業清淨，
以回歸原本的良善心意；倘若未有祖師的教誡，天沛無能體會更深一層的
道理而真切修行，感恩師公處處為我的法身慧命善護念。弟子天沛會時時
記懷您的慈示：「當下領受，當下成德，自然能消業得清淨。」

有一回在客堂作行道藥師門課，聽到師公背誦《藥師經》經文，流利、快速、
直心，就像背咒語一般，其背誦的決心及大力，推進著天沛要立即跟上⸺
勤修背誦、培植善根、清淨身口意，方能答報師長恩。

師公的德行及忍苦是值得讚歎學習的，就像藥師佛能為眾生除滅一切苦惱，
誠如師公的祈願文所說：「一心向願佛德，所以恭聞謹懷；總是深懷佛恩，
所以護念有緣，從不退難行，所以勤作佛事。弟子身著如來三衣，時刻忱
忖佛恩浩大，誓願勤奮背誦《藥師經》，用以口誦佛語、心思佛業、身勤
見道，來答報佛陀的至極深恩。雖然，弟子不一定能如人口若懸河，卻有
一本至誠；雖不能說出流利表達，卻有一腔殷重；雖未語言善道，卻有迴
向發願⸺願生處一切地，悉皆令得安樂。弟子以勤修清淨身口意，奉行
佛陀諄教，力持佛陀莊嚴法。」

對弟子的提攜～權實度眾┃ 159



● 積極進取的導目　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　 釋天群

佛法的特質與世間有著很大的不同，可以提供人們隨時隨刻在自己的定位
中修達解脫。這可從師公的日常得見。

師公色身雖已起變化，依然在法會中與大眾一起誦經、一同聞法，見到師
公的佛法療方及堅毅精神，令天群深刻地體會佛力廣大無邊（他力），再
加上積極進取的自力，確實能產生超越極限的不思議。

而，平時師公行步於菜園間的身影，是那麼的和緩、安定、自在，總有著
暖暖的慈悲笑容及有趣的愛語關懷，常常用著柔軟的音聲向天群說：「做
完執事，趕緊去做功課，要善知修福植慧。」那平實卻帶有堅毅、明徹的
引導力，就來自師公的內修及慈悲。師公柔勁的法語如雷貫耳，常喚醒天
群的昏昧、妄想，促發天群積極向上進取。

天群常是半瓶水響叮噹；從師公病中的積極修為，見聞到其借假修真的功
夫，也明白了需多分觀照自己、檢討自己，積極朝向佛面，徹底修斷塵染，
如此方能消業得清淨、前往極樂國度；隨而時習之，就能有機會具足厚實
的道資糧及無限寬廣的善巧行。感恩師公不時散發慈和能量及氣氛，教會
了天群懂得時時懺悔、處處積極。

看到佛陀之法，供給人們能達到修道證果的位置，隨時隨刻皆令人們達到
心解脫，這樣才能談修道證果。五觀堂是最好的訓練場所，感恩師公對天
群的教導，從洗菜、挑菜、洗鍋子，到備供菜、擺盤、掌握數量等等；不
但讓天群懂得把事情做好以作為供養，還懂得於執事中要有「和與敬」的
修養，更明白每一點滴都可以是自己修達心解脫的道場。

師長教誡，般若意表著除了自己能修以外，還有很深度饒益有情的相貌，
如此才能稱為慧。因此，我們需在每一執事、每一舉措間，都不斷地提醒
自己，不能失卻饒益眾生的這一方，當然也意表著，應該把自我修為、自
我解脫的這一方具備得更為確切及遍處。

定在一個不動亂的狀態，即使有一人來攪動，也動不了您，這樣的定才能
生慧。有定才能生慧，慧即般若；當明白，倘若心已動亂，該檢討的是自

160┃足迹



己、該修正的是自己，絕不能怪罪別人，要謹記，能擾亂己心的唯有自己。
就如師公對天群的叮嚀～「修行人應當多檢討自己、修正自己，別人來指
正問題，自己當要感謝。」看著師公在事件中，總是靜靜地內省，不多話、
不強辯，這也給了天群很大的感染力及影響力。切記切記！懺悔達清淨。

「懺悔，是要做到即使別人的指責不是真實的，我都還得要懺悔，這才是
真功夫；若還缺少菩薩行者的某一元素，就是絕對不具攝受力，所以必須
懺悔。」這是師長的教誡。修行的每一步都得下大力，不斷往內、往細微處，
一切都從先有自覺開始，如此才能看清問題點，確切清除自己的垢穢處、
惡習處；每一時、每一處都積極進取，就能達到定的狀態，然後方能從定
生慧（般若）。這樣，要談修道證果才有可能，弟子天群謹記師父開示、
謹遵師公叮嚀，立志依教奉行、勤修般若。

師公的手稿寫著～

「出家人要事無所求、心無所住。吃三寶的飯，要替三寶爭光。怎麼爭光？
要守威儀、不犯戒，才是爭光；諸位都是法王子，佛法全靠出家僧人來弘揚，
最起碼自己的四威儀要令人看得起、要令人能敬仰，如此才能度眾生，能
承擔起如來業，這樣，佛法就能興盛。佛法是歷萬劫而常存的，是亙古亙
今的。有了威儀後，還要發大心、立大願、修大行，做個戒德莊嚴的出家人，
做個真正的法王子，自己解脫了，還要度人得解脫，這樣佛法才能萬古常
新。」

這每一字、每一語都提醒著天群要把出家人做好；我是出家人，要能承擔
如來業，應該先從自己檢討起，每一事都如此，閉口省心即是該做的第一
步。如同師父的開示「修佛人，事事都在檢討自己，檢討得很柔軟、很深入、
很真切；修佛人要把佛陀之法用來衡量自己，踏踏實實地鞭策自己，必定
不會存有打壓別人、鞭策別人的心態；當守護好學佛人正心的本位、慈悲
的心懷，這是修般若的位置所在。」

師公語和無諍的修養是大眾有目共睹的，這也是天群最需從而向學之處，
要多用著一顆善慧心與人相處，多傾聽、多善解、多正觀、多包容，不妄想、

對弟子的提攜～權實度眾┃ 161



不爭辯、不分別，不檢討別人，不犯相同的錯誤。感恩師公行誼示範、帶
領，天群當在佛法熏習下，不斷地檢討自己，從而有柔忍的表現，如此才
能達到師公對我的期望～「了知般若的大力量，當然也就容易實行；尤其，
緣起諸法中的每一因緣裡，都誠懇地對人感恩；有實行作用、有實際作為，
才能名為感恩。」弟子天群決志將師公的手稿內容付諸於實際修為的展現，
令使作為自己積極進取的導目，確切行於每一腳下，鍛鑄莊嚴僧格，承擔
如來大業。

祖師手稿：「修佛要把握真切的修為處，當我們修進去以後，就會產生無
滯礙。」「先具有般若的概念，再於人事物中作對待、修正，這就是鍛鍊
般若。」

感恩師公對天群於每一事境、每一執事中的善護念，讓天群知道該以此為
真切修為處，該在此鍛鍊般若，做好出家人的本分，守好出家人的威儀，
願自己也能如師公、師父一樣，成為佛法的傳燈人，感恩師公的護念、師
父的推進，阿彌陀佛。

●  慈悲行柔忍力　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　　 釋天傳

感恩師公的慈悲行及柔忍心，加被著弟子天傳在修行的道途中得以增長智
慧及慈悲；也懂得在事境中要以慈悲心面對，凡事都要自我檢討、觀照自
心，想想自己的修處在哪裡，然後確切地開始著手作修。

師公是一位有修為的長者，所到之處總帶給人們正向的能量及開心的氛圍，
這是弟子天傳要努力學習之處；而且，師父也常告誡「臉上無瞋是供養」，
弟子謹記師父的教誡及師公的教導，在五觀堂執事時，常保歡喜心作餐供
眾結善緣，期能在執事中同時修具自己的福德資糧及利他能力。

師父及師公總是用著慈悲行及柔忍力觀護著大眾，這是天傳的修進處。就
如師公每回用餐時，總是先想到大眾，這菜餚很適合供眾，這菜餚該如何
改進才適合大眾……，每一當下都是無我、我私、無畏的精神，深深促動
著天傳學習及檢討的心懷；提醒著天傳要更精進於⸺入教理、行中道、
持法華、落實觀音法門的中心思想定位；如此，方能擔起弘揚佛法、利益

162┃足迹



群生的如來大業，共同朝向解脫道而前進。感恩師父及師公的恩德，建立
此殊勝慈悲道場，令弟子們四事無缺，法義遍處，安住正法、修身養性，
能跟隨著師長安心辦道。

由師公的因緣及師父的帶領，進入行道藥師門的修持，從讀誦經文、持咒、
背記，聽聞師父開示藥師佛十二大願的內涵，到每人每日拜一部《藥師
經》，一句一拜，每三天一輪，令天傳有了很大的增進；而且在此過程中，
見到師公的精進，日日讀誦《藥師經》，不因色身的苦患而有所放逸。師
父在這期間，也隨時教導著法義及方法，觀護著弟子們於每時每處的學習
及實踐，守護著弟子們法身慧命的顯露及增長，實是難有的福報因緣。感
恩師長以著慈悲行、柔忍力的加被，讓弟子天傳能有此增進向上的機會，
至誠感懷於心，師恩難報、師恩罔極、師恩昊大。

若有慈悲，於己就能安，於人則能忍。因此，就以能安忍為說，來感懷師
公恩德，期能由教理先開啟天傳的修進處。

没有師長的諄諄教誨、發心教導，怎能建立起一位菩薩行者的觀念及心行？
如果没有遇到師父上人這位大善知識，只會依著自己的見解、想法、觀念、
習慣來做事，即使是努力於其中，依然是在不正見、邪見下而思、而語、
而行，全在合乎這個我、全在壯大這個我，自己還不自知。幸而，能遇見
善知識的教導，方能將這一切的努力轉化成有意義、有用處；更慶幸的是，
能在此正法道場出家為僧人，隨從師長學習著由佛法修為而展現出來的慈
悲柔忍，力行菩薩道無障礙，弟子天傳至心感恩著。

師父在十乘觀法之九 .能安忍，有開示～

「先對菩薩法有所認識，然後來看⸺在逆和順的境界中是否都能安然不
動。在菩薩法裡所談的忍，不但是忍辱，還忍苦及耐勞；忍苦是指一切的
苦，心靈的苦、環境因緣中不順遂、不協調的苦，皆要能忍。忍就是認可，
於事於理都是相當明朗及確定的。」

忍有三種：一 .生忍，指忍受人世間的苦迫。二 .法忍，指身和心的勞苦、
病苦、生活環境的苦，如風雨寒熱等。三 .無生忍，即忍可諸法無生，念念

對弟子的提攜～權實度眾┃ 163



中都能立即性地進入不分別的狀態，無生忍就是般若慧（大智慧）。

由師公身上見到法忍的修養，不因色身的苦痛而遷怒於人，且不忘時時叮
嚀著出家僧人應該和合相處，奉行師父所教，作好弟子應有的規範，以報
答師長恩德。

「忍是強毅不拔的意解力，菩薩修持忍力，要能在一切的惡環境、惡勢力
之中，仍能清清淨淨，唯一的標的就是發心度眾生。行菩薩道者，是以無
限的悲心大願來熏自己的，這也需從建立端正思想為開始；想要拔眾生的
苦，就得要有願，而願就要下在端正思想的依持上，要與般若相應。如此，
在一切種種環境因緣之中，都不會引起自己的煩惱，乃至退失，這全由最
開始的端正思想而來，這就是菩薩的忍。」

要學菩薩，就得修到無生忍，這是大悲的忍，是一種全然的認可。佛知見
的實踐，就是無我大悲的實踐，不是強行的忍；強行的忍無法成事，無法
有所幫助，有時甚而是有害的。師長教誡，出家人當要深切踏實地調御自
己的倔強，令使達到真實的認可，安然融入於其中。

期以「能安忍」的佛法教理，建構天傳思想上的紮實基礎，運用於徹底修
向認可的忍，且是「策進自我」⸺驅策、鞭策、極為精進，馬不停蹄，
如此要修達「能安忍」，才有可能。

師父在八功德水的開示中，曾以清淨心為提說～要先把見思二惑挪開，清
淨心才顯露得出來，因為見思二惑擋住了我們的清淨心。因此，先要建立
端正的知見，從而依著正見而正思、正語、正業、正命、正勤、正念至正定，
這即是佛陀教我們的修道方法。

但是，要把正知見用於身口意三業、用於生活，常會有很多障礙，原由在
自己的見思二惑仍無法全然挪開，因此，需要有大勢力、需要有突破，且
就從自己的原處來突破，這就是八功德水要教化我們的要義，從污穢突破
出清淨，從剛強、倔強突破出柔忍……等等。突破，就是知見、道理的實
踐層面，且是重要的一環。

164┃足迹



師公多次勸誡要把倔強修一修，免得苦不堪言，今生不修，來生會更苦、
更難修，師長的慈悲勸化、柔忍提攜，提點著天傳在承接師長的功德加被
下，更應該發露懺悔，從而產生大力以消弭自己的倔強及惡習，方能如師
父、師公，有著慈悲行及柔忍力以對待眾生。

師公的「柔忍」藥方是天傳的大補帖，弟子謹記於心，且確切用它來調治
自己的剛強、執拗，令自己能從剛強中突破出柔忍、回歸至柔忍，且於遍
處中修柔忍，以成全面性的柔忍。柔忍功德產生後，就可遍處幫眾生對治
他的剛強苦。

師公的慈悲行、柔忍力是天傳學習的目標，每當遇到無法突破的難關時，
就想著師公的種種行誼、叮嚀及砥礪的慈言柔語，推進著自己更加懺悔以
能改往修來；改往修來，就表示已有所突破了。感恩師公的因緣、師父的
帶領，天傳方能進入行道藥師門的修持，並且也在這其中，學習著師父的
慈悲智慧力、師公的柔忍堅定力，期能朝向「應生無垢濁心、無怒害心，
於一切有情起利益安樂、慈悲喜捨、平等之心」，以為感報三寶恩。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 165



祖師對在家弟子的提攜～施權力導　無作而作

祖師對於在家弟子的度化，施予權巧方便之法，漸次調熟根機，助益階階
而上；從在家弟子對生滅的執著，引領其出離實有，破除我執，建立無生
觀，修達我空；續而開展法的無量觀，修入法空，聽到一法，即修即行，
不住於任何一法；並促其發起菩提心，長養慈悲心，調熟自他二利的胸懷，
藉境練心，見相離相，令心思開闊，以備朝向清淨法，得以返流還淨。

一 . 善用教方　循循誘導

初初修學佛法或尚存諸多凡情心思的在家弟子，對於世間的生滅現象，仍
存著較為鮮明的喜怒哀樂。祖師深悟，人是有情識的眾生，有情就會有苦，
而苦正是眾生的老師，教會人們來見無常，來學習如何面對無常；無常是
一定的，會著有，難放下，但又必須放下。

祖師據如來之教說，奉行無礙，深知佛法的要點即在解決人的苦迫及生死
的問題，眾生若要調順生命的道途，須從改變思想及行為造作開始。因此，
對於生滅觀、實有觀尚濃厚的在家弟子，祖師會教導修空。

而，祖師契知此類根機者的修行，得靠一些物相或人，才有依賴感、安全感；
因此，會用各種誘導的方式為之引領，為其開通思想；常說明⸺這樣修，
會得什麼果，讓使其能聽得了、能收得下；也就是用實有的東西去讓此類
弟子有所感覺，因為這類根機者比較追求感覺和氣氛，没有了這些，對他
們來說體會不到，修不下去。

透過實有的東西，教導此類弟子們要用心在教理，別用心在世間的瑣雜事；
若這一顆心著重在世間的著有，不僅事情永遠忙不完，忙得很無力、忙得
没有意義、忙得不知所措；當大夢初醒，會發現唯一有功用的只有佛法，
原先所執著的一切世間事，一件也幫不了。

因此，對於此類在家弟子，祖師會教導修空，用分析、開解的方式，逐漸
調熟出離實有之心，循循誘導助益其有所進展，同時為其熏習利他的思想，
以作為下一階修行的奠基。

166┃足迹



【在家弟子的感恩】

● 滌除世間煩與憂                                                                                                     天安

為濟群迷到彼岸，菩薩案前一爐香，淨華宿王妙音來，發聾振聵無疲憊。

亦姑亦母不辭苦，少揹幼兒勤薰修，鐺鉿鐘鼓雲來集，法音宣流開化門。

獅吼音中聲聲催，為迷世人開明路，篳路藍縷啟山林，明淨四眾點鋒燈。

雖有病惱業來磨，亦是為爾演斯法，但願眾等明心意，同誦南無阿彌佛。

一聲師公笑開懷，洪鐘在架齊扣鳴，熨平心中多少事，滌除世間煩與憂。

應是夢中祖母喚，未知魂神在何趣，暫借此身當彼身，願祈師公滿所願。

久未問訊事有因，但懼世人說攀附，愧對師父因緣教，猶在門外逗逗游。

起居輕利安樂行，四大調和事可忍，易可化度無疲勞，惟願師公勿為慮。

●  師公的溫馨善巧                                                                                                    天果

2018年 8月 24日看到常住蓮友群組發布師公圓寂的訊息，感到不可置信。

天果與師公、師父、常住法師們的結緣是因外婆的佛事懺儀，隨著佛事進
入尾聲，應當時尚未出家的傳師父懇切之邀，到常住出坡培福。有一回剛
好遇到師公和幾位常住法師外出行腳回來，群師父遞了一杯珍奶手搖飲給
我，說是師公請我喝的，當下愣了一下，心想 –這樣的世俗之物，怎會由
出家師父拿給我呢？這與我平時對出家僧人的刻板印象很不一樣，由此，
也見著了師公契合機宜的對待。

隨著參與常住各項法會及行作佛事的頻率增加，更見證了師公對弟子們的
溫馨關懷，與師兄姊們親切寒喧的畫面猶在眼前；有一回，師公邀我在五
觀堂用餐，說：可以吃到常住提供的餐食是種福份，要好好珍惜，因為常
住物是來自十方信眾的供養。

今年（2018年）三、四月時，有幸與師公、師父、常住法師及師兄姊們參
與誦經錄音，當時師公誦經聲音之宏亮，感覺 –師公的體況維持在穩定的

對弟子的提攜～權實度眾┃ 167



狀態。雖然天果私下與師公的互動不多，但從師公的身影，可以見著⸺
師公仍時常施作著法會事宜，並且依然適時地給予周遭人們溫暖的關懷。

8月 26日師公的佛事懺儀上，師父提說師公 21年的僧侶修行，一路謹隨
佛菩薩的步伐，秉持著上求佛道、下化眾生的信念，篳路藍縷的開山建寺，
匯聚各方師兄姊及蓮友眾的發心，師公以身作則，聲聲彌陀聲、心心暖眾
生。

此刻師公雖已歸返佛陀青蓮座下，聆聽諸佛說法；但師公宏亮的誦經聲、
溫暖的關懷意，仍深植天果內心，好似叮囑著我⸺要緊緊跟隨師父、常
住法師及師兄姊們的腳步，努力往西方極樂世界邁進。

師公說，修學佛道需要信念堅如磐石般穩固不動；目的地雖然高遠，即使
如龜兔賽跑中的烏龜般腳程緩慢，仍要不斷地往前。師公說，發了心就要
做到，即便是此生來不及，已為來世先植下佛種，可以讓生生世世的佛道
修為更順遂，能值遇、吸取更多善知識的教化，令使心智、智慧相續地開
展。

感恩師公善巧的啟發及孜孜不息的引領。阿彌陀佛！

●  生滅無常不足畏懼                                                                                                天素

小時候村裡只要有人往生，我一定不敢經過喪家門口；路邊偶遇有戶人家
辦喪事，我一定閃開；晚上睡覺時，總會把棉被蒙著頭，使得因不透氣而
滿頭大汗，因為心緒中認為 –死者會陰魂不散，到處亂竄。成年後，依然
認為喪家不淨，有邪穢之氣，一樣會因畏懼而遠離。

直至 2012年與明淨寺結了緣，有天師公問我：「天素，要不要去普佛？」
當時不知道什麼是「普佛」，但也就一口答應了。第一次參加時，心裡毛
毛的，但望見師兄姊們個個莊嚴而淡定。那場普佛師公主法兩個小時，唱
誦的音聲自始至終都宏亮，一點也不顯疲累，我打從心裡佩服；之後便常
跟隨師公去普佛，心緒也較淡定一些了。於今，即使跟隨常住法師們去普
佛，見到大體，不僅不會害怕，還覺得往昔的自己很是無明；聽聞佛法後，
已知鬼道眾生是六道之一，色身四大崩壞時，會帶著阿賴耶識中的真妄種

168┃足迹



子，捨身趣生，而眾生皆有本具不變隨緣、隨緣不變的妙明真心。現在的
我，已會用莊嚴、尊重的態度參加普佛，也常默念⸺祝願往生者趣向佛
道，淨信增生、善根增長，更得佛菩薩慈力加被，往生淨土。破除這一層
對死亡的恐懼，對我來說是生命中一大轉折。

師公已在極樂安養國，而過往天素所接觸的點滴猶存心中；每當回明淨寺
植栽區，就有一股暖流，彷彿師公的色身依在，不曾失滅；往事歷歷在目，
記起師公住世時，每每到明淨寺搭車，一同參加普佛，天素會為植栽澆澆
水、拔拔草、摘摘枯葉，師公常常也在那兒，幾句柔軟語、清淨語，總令
我心生歡喜。回到印如寺出坡、參加法會執事、聽經聞法，總是法喜充滿，
覺得師公並未缺席，一直在照護著每一位參與者；到本謙寺，步入彌海祖
師堂，透過祖師文物靜靜思惟，體悟到一位菩薩行者的行儀規範，行住坐
臥中處處是禪意、處處是法義，生活中不離佛法，看似平常卻含意深廣；
天素彷彿在文物中尋寶，而這種寶非世俗中的金銀財寶，而是去除貪瞋癡
慢疑、清淨身口意，走在正道、趣向光明之處的法寶，顯發祖師的法身常
在。

師公建立三座正信道場供弟子們修學、熏習，有「善」知識 –師父上人講
經說法，並督促弟子們於各方面的學習，令使相續地行走於正道，於菩提
路上永不懈怠。學佛的過程，每一階段都可能有盲點，需善知識指引、開
解，令使於迷途中再回歸正途；凡情的思惟雖具邏輯，但不見真理（甚至
是歪理、不正見），誦讀經文、聽聞善知識的說法，能了知自己的思惟、
行為與佛法的差距，不至於混淆其中，迷失方向而有所偏離。

聽經聞教以來，認識了⸺理是頓悟，事是次第；天素自覺根性粗淺，但
只要思惟方向正確，修行路上細水長流，不疾不徐，時時保持好心態，增
長正能量，日久也可以達標的。古人李守寶知足常樂歌：「人家騎馬我騎
驢，仔細思量我不如，回頭又見推車漢，比上不足下有餘。」凡事不比較、
不計較；又復，宋朝茶陵郁和尚開悟詩：「我有明珠一顆，久被塵勞關鎖，
今朝塵盡光生，照破山河萬朵」，每一個人的心性中皆有一顆摩尼寶珠，
如何讓它發光正是要點。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 169



天素有此殊緣入了明淨寺，感恩師公的提攜、感恩師父的帶領，願從親近
善知識中學會觀照，時時刻刻反觀自己；願學師公的柔和謙卑、廣結善緣，
期能找回自己的真心，至達觀自在。阿彌陀佛！

二 . 無生之思　迴小向大

當凡情心思逐漸淡化，能體認世間無常與生滅幻化的在家弟子們，已開展
較高等的心靈層次，不再只於自己的好惡心中認定，已懂得生滅的無常性，
進而開啓無生的思想；也就是，已能體悟無常本就遍一切處；既遍一切處，
也就没有無常。没有生起就不須滅掉，這是無生的狀態。

雖然明白無生之理，但心境仍不堅穩，時而會再受到世間情見的影響，對
於此類弟子，師公會相續地為其建構正見，令其認識世間現象的本源，認
識苦的原因，於思想中超脫苦，並不著痕跡地教導其究竟義～如同畫一幅
畫，必須從頭開始畫，不能從腳開始畫上來；若從腳開始畫，頭的比例可
能畫不下，就會不協調，不容易成就一幅完整的畫作。意表，若從方便法、
非究竟義修上來，修行就不容易到達最終的目的地。

同時，師公也會引導此類根機者，循序地開展大乘思想，將私小的習性翻
轉，培植利他的菩提心懷，長養度眾之思，在自利時也同時利他；先建立
此至高目標，目標似乎遙遠，但總離不開它，如此，就不會有悶絕躃地之
處境。

對於此階心靈程度的弟子，師公也開始引領其發願，因為，願立則眾生可
度；心發，則佛道堪成！

【在家弟子的感恩】

●  心存正念廣施饒益                                                                                   俗眷 – 天陵

愈近佛知見，便離情我念，
更思祖師德，緊密在心田。

我的原生家庭是一個佛化家庭，有多位出家法眷，我從小就時有熏習正見
的機緣，隱約也能探看浩瀚佛法的不可思議，但對照自己原有的心性，總

170┃足迹



感覺「法」的莊嚴內質與氣息與自己的個性相距甚遠，一時還無法與之契
合。

直到有一日，我發生了一場嚴重車禍，造成行動不便；為了修復身體的傷
病，須居家療養。這段時日，我不禁對無常感到愕然，對生活及生命目標
陷入迷茫；就在此時，師公和師父不時地前來為我開示，並促發我⸺當
提振心念，莊嚴生命；須為生命相續注入佛法，才能開通自己的思想。師
公温和而堅定地叮囑我當學八正道，師父也鍥而不捨地、契機地為我講說
正法。

在這段因禍得福的日子裡，由於師公及師父無有疲厭地以正見護持及護念，
天陵在耳濡目染之中，佛法之理慢慢於心中內化。受到師公高潔德行、師
父法音宣流的提攜，從中領悟清淨的身口意三業，即不生邪見，以志念正
道為首；也就是，不把念頭放在人我是非、得失成敗、金錢名利、情感欲
望之中，應當時時自我勉勵「心存正念」；以正念集中意志和精神，收攝
散亂的身心，培養良善、正直的人格，著重於開展內心本源的正能量，令
原具的佛性顯露，尋回真實的自我。

由此而立下目標，發奮向上，開創生命的真價值，並將所學融會貫通，進
而培植饒益他人的胸懷。

●  本然自淨謙和利物                                                                                   俗眷 – 天厚

雖然身為師公的俗眷，但於成長、求學階段，與師公並無多少接觸的機會。
可慶、可幸的是，近幾年從與師公的法眷、俗眷頻頻共學，及參與本謙寺
學報的歷程中，令使天厚大大受到師公修德願心的提攜。

師公以法為住、以法為行，於每一處、每一方，發揮大用；可見⸺師公
的識田中早已儲存深厚的善根，一聽法隨即相應而顯發，修證往生是道場
的果德。（節錄自《師承集》第 33頁）

往往眾生所生起的想大多是妄想；眾生的思想中有滿滿的妄想，所以佛陀
教導我們，須從思想著手，令正見生起，才能淨除業障，將業障止斷。而，
師公正是這麼一位從凡夫修以佛陀之法，全然戒掉了凡夫的念頭的典範～

對弟子的提攜～權實度眾┃ 171



從一位俗子，運行佛陀教說，由而泯滅了一切染習；情深愛重於剎那轉化
為悲智願行。如今，師公上人所在的極樂世界無有苦迫，那一方的環境因
緣多麼的莊嚴。

現前，天厚有此機緣來聽經聞道，當隨學師公全然向學於佛陀教說，一一
地遵循；將先前的業洗滌清理，不再造新業，走上一條的的確確、光明清
淨莊嚴的功德之途，施用於自己生活中的方方面面。

再者，天厚當效法師公先發菩提心，堅定地步上菩薩道，以成就自利利他
的誓願行。

明淨山的第三個分道場是本謙寺，以師公的內號「本謙」作為道場之名，
當然就是把修學的指標提得很明確⸺本然自淨、謙和利物。「本然自淨」
是個人修身養性的功夫，要能提出自身的佛性；在受到佛陀教化、教說、
熏陶與指導之下，要啟露得了自己的佛性，那就是本然自淨；而「謙和利物」
專講利濟他人，把自己的佛性啟露後再利濟他人，所以師公的名號可以意
解為 –自利利他。

佛陀說用願來導行，天厚當好好地著力，看視生命進程最接近的那一步，
要用自己的願來導引行，別再做那些實際上没什麼意思、而卻以為很有意
思的事了。要專朝向佛陀結緣，人生才會莊嚴起來。

師公的修行從自用至助他用，讓每個人都能從此刻、此處開始，所以，不
會有起步較晚的顧慮；師公作為天厚的典範，走出有意義的至善人生，每
一步皆是：將聽經聞法所得的真知正解，用於自得利益與利濟他人而能得
福。

總之，師公是天厚的修行楷模；世間之人可能在聽經聞教以後也想要向上
學習，但是礙於自己的習氣染著太深而不能執行，師公上人没有這樣的事，
他只有「我自己該修什麼，快速修進去；我自己没有注意到的，向問於任
何一個人；我應該修什麼，您來告訴我，我來修，我來進展；您說的没有錯，
該要懺悔的都是我自己。」

172┃足迹



因此，天厚也當更謙卑、更受教，隨學師公的端持正法，即知即行，相續
地從利他中完成自利。

●  尊德勝恩化己化眾                                                                                   俗眷 – 天媖

幾回聽聞法，觸動身口意；
今想一埋首，思做佛說理。

雖然身為師公的俗眷，於師公還住世時，我們卻鮮少接觸、互動，我也不
喜參加佛寺的法會，更別說端正地坐著，聽上一場「嚴肅」的佛法開示。
然而，我的人生就從參與師公的 49天示寂法會，有了始料未及的更生。

自師公圓寂翌日起至七七日，共舉辦了 38場法會，包含「奉覺靈法會」8

場及「超昇淨界法會」30場，其間尚有多堂佛法課程。師公的示寂法會或
由師父主法，或由依教法師主法，每場法會皆有佛法開示；身為俗眷，隨
著必須參與法會的因緣，也就聽聞了一場又一場的開示，開啓了天媖入佛
門的殊緣；如開山祖師儀範上冊中所說：「祖師之修為、行誼，活生生地
在我們身邊顯化，圓寂後還慈心悲願地送給大眾珍貴無價的大禮⸺49天
示寂法會。」

的確是！師公的示寂法會點點滴滴地洗滌了天媖的過往，啓開了原本所排
拒的聽經聞法，造就了全然不同的人生。從此，師公成為天媖經營人生及
修行的典範，時時記取叮囑⸺切莫只在世俗、只在散心雜話，每一步皆
當走出有意義的至善人生。而，師公圓寂六年多以來，雖然天媖周遭環境
的人事物絲毫未變，但心境已截然不同，如同師父在某場學報後的開示：

「學佛與不學佛有什麼差別？一樣都是過著現在的生活，同樣有食衣住
行，也一如往常地做著事業、與親眷好友互相活動，這些都一樣；但是，
學佛後的心思、對事情的看法、心態都不一樣了；會發覺自己的眼光深邃
了，以前是看淺面，現在欣賞的角度更深入其境，心思也更開闊了。」
（2024.01.04本謙寺淨土教理學報．融賓組第 8次學報後 師父開示）天媖
也發現自己，學佛後眼界打開、心胸和見解更寬大，欣賞的角度及深度都
不一樣了。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 173



師公聽法入法、自在清心、如說修行、即說即行。在一期生命之中，從凡
夫情見卓躍而出、當生成就，舉果勸樂著⸺只要踏循佛陀之法，走在成
佛之道，是心作佛便在當下。

師父也孜孜不倦地教導，不論現前的修為程度到哪裡，都應該要有一項認
知和體悟，就是 –生命必須引進佛法，才能夠開通思想；因為眾生的固著
心太重，再加上周邊有很多染著的思想籠罩著，只好靠本人多學一點，才
有內修的程度去自我突破並幫助周邊的人。自己的修學想要趣向哪裡，就
去操作自己這顆心之導向，這是自己可以掌握的。

從這些年的聞法之中，天媖已然明瞭，我們的清淨心本來就具有，但眾生
認為「我」存在才是對的，「我」要很壯大、「我」要被看到……，又讓
使那個「我」產生出分別、計較、執著，再滾動、轉動成一個粗相的「我」，
開始造業，再來就流轉生死，別無二途，就這樣子輪轉下去，而，天媖不
想成為這樣的一個人。感恩有緣於明淨山，循著師公的例證前導、師父的
法音宣流，也隨著身旁的善友共學，意欲更加地修練自己，以能有更多的
真功夫足以化己及化眾。

感恩師公贈予我們一方清淨之地⸺明淨山道場，助益天媖於值遇因緣外
境所竄起的染著思惟得以淨化，常時覺照，令使心真如門漸顯，心生滅門
漸閉；並將以佛陀之正教，念念答報佛恩、師長恩、父母恩，更體悟「一
個境界、一個放下；一個上昇、一個廣施」的饒益有情。於上求佛道及下
化眾生的過程中，天媖將恆記師公的尊德勝恩，秉著感恩之心，時時突破
自己累劫心識中的見思迷惑，巧把佛事揚妙法，助人化解最根柢的苦，得
到最究竟圓滿的快樂，以答報師公、師父對天媖不捨離的、慈悲的善巧提
攜。

●  慈心悲願的菩薩行者                                                                                           天禪

十多年前經善友引薦而結識了師公上人及師父，從而成為常隨眾，共承普
佛及普照之三寶事。

174┃足迹



師公上人誦經、念佛及梵唄之音聲猶如天樂鏗鏘，又是一位勤於修學的長
者，弟子天禪多次親見師公上人向師父請法時的恭敬及虛心。近兩年農曆
春節在印如寺舉辦水懺法會，有幸陪侍於師公身旁，隨之先上殿入座；每
每見師公於每一刻每一分的等候中，總在練習著比較困難的字該怎麼念，
這種學習的精神實令弟子很是讚歎及敬佩。

師公上人並未因色身的病痛而影響行菩薩道、慈悲利生之菩薩行；雖然身
體違和，仍經常全程參與常住舉辦的各種法會；而且誦經、念佛及梵唄的
音聲仍然宏亮如往、柔和如昔，真令眾等歎為觀止。這段期間弟子很感恩
能擔任師公上人的侍者，師公總是很客氣地說：「謝謝您，感恩。」其謙卑、
恭敬、柔和、感恩之修養，是大家有目共睹、且一致認同讚揚的。

師公是位很會鼓勵人的慈悲長者，觀察人事物方面極為細緻。有一次師公
在一場三時繫念的法會上，看到某位師姊在流淚，便叮囑天禪，找機會勸
勸那位師姊：「勸他不要再悲傷了，要學習放下。」當時天禪愣了一下，
然後回答：「師公，阿彌陀佛！我最不會說話、最不會表達，您怎會要我
去勸慰他呢？」師公上人說；「你有攝受力啊！」當時極為驚訝，但也很
喜悅及感恩；這句「你有攝受力啊！」對弟子而言，真是莫大的鼓勵。

師公圓寂那天，瞻仰師公法體時，目視不瞬⸺師公那如嬰兒般純淨安詳
的面容，是弟子從未見過的。不由得在心裡讚歎著：一位發大心、行大願
的菩薩行者，果然修行不凡！在追思讚頌會上，有俗眷、常隨眾及信眾共
二百多位前來參加，更足見其令眾人景仰的仁者風範。追思讚頌會後，師
父用心安排佛事懺儀四十九天，讓弟子們能於這期間又讀誦多部未曾讀誦
過的經典，且能聽聞更深入、更精微的法義。這是師公的慈悲、師父的推
進，弟子極為感恩。

由衷對此一位慈心悲願的菩薩行者⸺師公上人，再致上最至誠的感恩及
最至上的讚揚。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 175



●  慈悲喜捨高僧風範                                                                                                天領

十多年前，在同修的引領下，開始參與明淨寺法會，同時也開啟了學佛的
初體悟；更慶幸及感恩的是，由此機緣結識了師公及師父。由於當時明淨
寺的出家師父只有三位～師公、師父、柔師父，在家弟子也不多，男眾弟
子更是屈指可數，因此，有了和師父們較為頻繁互動的機緣。

初至明淨寺時，因個人工作較繁忙，所以參與寺裡活動相對於同修較少，
通常只能參加常住的大型法會，如觀音法會、梁皇法會等；而同修則能常
隨師公及師父參與種種法會及普佛，所以對師公、師父及常住便有了更深
切的認識及體會，因此常聽聞同修對師公及師父的種種讚歎，令天領也感
同身受。

其中讓我領受最深的是師公的慈悲行誼。前幾年師公身體還康健時，每次
回常住，總會看到師公的身影在大殿外的「明淨花園」走動，安然、專注
地整理花草樹木；每當師公看到我們這些在家弟子到來，總是先傳來一聲
宏亮的「阿彌陀佛喔」，並隨即傳達溫馨的關懷及問候，更不忘敍述花草
成長的點滴及豐碩果實的展現……。師公一直以和藹可親的笑容來接待每
個人，讓我們總有回到大家庭的溫馨感覺。

每逢法會，師公除了親自參與、帶領大家一同禮佛拜懺外，還掛念著參與
眾回家後的用餐問題，總是會安排餐點讓大家帶回享用。在家弟子們心中
所感受的，不只是一餐溫飽，而是體認到師公、師父的慈悲，是從細微處
達至無時無刻的關懷，讓弟子們由衷地感佩。

一路跟隨，親見師公、師父以慈悲喜捨帶領信衆，禮佛、拜懺、講經、說法；
同時也施行著放生、朝山、普佛、助念等等佛事；也讓弟子們得以親近佛法、
深入經藏，並且引導把佛法平易地融入家居生活，實踐出「佛法生活化、
生活佛法化」的精神內涵。

師公、師父本著慈悲喜捨的精神，在建設明淨寺之後，再創立了「明淨佛
化會」，以弘法利生為前提，濟助弱勢團體；雖然，經費與人力資源常是
捉襟見肘，但多年來，一本初衷，從未間斷。而且師公、師父的慈悲利生，

176┃足迹



總是一體無分別，屢屢為寵靈超度，大愛喜捨，廣結善緣，足見仁者風範。

師公殷勤精進地學習佛法及嚴守戒律，更時時向師父請法，樂學不倦，一
生行持觀音法門，奉持「觀音靈感真言」；最近幾年由於色身起了變化，
更加奉持《藥師琉璃光如來本願功德經》，且發願背誦經文。於此期間，
做到 –雖有色身之病患，但無心中之苦痛，這是空性忍：且不因此而停歇，
反而更加精進，終於完成背誦《藥師琉璃光如來本願功德經》的心願。農
曆年後，在印如寺禮拜《慈悲三昧水懺》，師公宏亮的唱誦聲，總是伴隨
鐘磬，餘音繚繞於整個殿堂，雖然身體有恙，但也全程參與。此精進勇猛
的精神與願力，實為弟子們的最佳典範。

四十九天的佛事懺儀，弟子們都熱誠參與，於其中親見諸多瑞相⸺諸佛
菩薩降臨放毫光，師公的梵唄聲迴響於耳，濃馥的般若香瀰佈……。這種
種瑞相皆是高僧大德的表徵。弟子們不僅對師公的種種懿德深為景仰，對
師公真心放下、珍惜環保，交代身後樹葬，回歸塵土，在在處處都展現出
家行者一切皆空的胸懷，足證高僧風範。

今年常住梁皇法會，師父於淨土案前迴向～「善知方便度眾生，巧把塵勞
為佛事；我願如斯佛自知，畢竟當來得成就。」當下未察覺師父的深智及
巧慧，直到參加師公追思讚頌會及佛事懺儀的梁皇法會之時，方理解到這
四句偈頌是足以讚頌師公一生的。此生能值遇如此一位發菩提心、行菩薩
道的慈悲行者，弟子甚為感恩、珍惜及讚揚。

祈願師公於極樂淨土，早成佛道，乘願再來。阿彌陀佛！

●  慈和的長者                                                                                                             天冷

師公在弟子天冷的心目中是一位慈和的長者。「慈」是慈悲 –予樂拔苦之
意，也就是「給眾生快樂、為眾生拔苦」；「和」是安和、和諧，也就是「令
人感到無諍、無患、無燥、無惱，且是全然契機地融入。」而，這般令人
感到舒懷且讚歎的德養乃是來自於師公深厚的佛法行證，即「空與慈悲」。

印順導師於《佛法概論》中講述：「空是阿含本有的深義，與菩薩別有深
切的關係。」阿含，指《阿含經》；《阿含經》經義的宗旨是「空」，專

對弟子的提攜～權實度眾┃ 177



對人天乘談說，而，「空」的初義是空間，依此引領世間人理解「空」，
再一階一階地達到「究竟空」。菩薩也須明白這類「空」，可見菩薩是以
修空為主的；且，菩薩所修之「空」含著對眾生的了解。

師父也開示，佛法中所謂的慈悲需以「空」的心靈境界來對待眾生，才能
名為真慈悲，就是看清真實的現象，運作「空」，於自己所遇的一切人、事、
物中，恆無框限的，令得離苦、獲安樂；而師公於語默動靜的呈現，正顯
現出真慈悲的內質。平日，常見師公笑容可掬、柔和溫暖，當人們有煩惱
向師公訴說時，師公總是寧定慈祥地傾聽、安慰，竭力地提供方法給對方，
還會一再提醒並付諸多方的關懷，令弟子們有安定感，且立定正確的目標，
朝它前進。

將慈悲心的展現，從一人擴及一切有情，遍一切處，便擴展為大慈悲心。
誠如師公所熟記的《藥師經》經文云：「令一切有情，起利益安樂、慈
悲喜捨、平等之心。」對於慈悲的運用能遍及全面性，不只在獨善其身而
已，如此方圓具了大慈悲心。

師公於生活中隨時隨處予人佛法關懷，實踐著觀世音菩薩的教說⸺大慈
悲心，對待每一個人，不論是初次見面，或熟識多年，都用誠心真意的慈
和柔軟心，勸導離苦得樂，並用上方法，使得人們悉能帶著佛的光明面對
問題、處理問題。這樣的修養、心意及作法，在在都是天冷必須勤加學習的；
常保身口意三業清淨，不以分別心與人相待；把握機會將佛法送給對方，
令其有所依持而施用於生活之中，由此結上佛緣。這每一點滴，都是師公
讓天冷深深感動及當力學之處。

如天冷的專修《首楞嚴經・耳根圓通章》有云「先發菩提心……從聞思
修入三摩地。」師公不斷地續發菩提心，實踐於每一人事物上面，平等無
差別，以其真實修養，廣納一切。

感謝師公讓天冷體會佛法的身行教說，包含著菩薩滿滿的慈和心懷，弟子
立願學而時習之，不退不墮。

178┃足迹



●  學習祖師的菩薩行誼                                                                                           天略
明淨山的弟子們、蓮友們都很尊敬師公，師公的好，實在難以道盡⸺為
人開朗柔和，與人互動溫馨，對弟子關心又愛護；雖然弟子們、蓮友們的
資質不同，但是師公總能因材施教。

從《明淨山開山祖師上明下誠法師儀範》上冊～「往生是道場」所敍述師公
行誼的字裡行間，可以看出師公不記恨、不記仇的慈悲心，而且也不會埋
怨、不懷嫉妒；師公很有自信，又非常謙虛，其修持不離眾生，在與眾生
平易的往來中，總自然流露心中的佛法修為，惠施眾生，並為之引入佛道。

因此，慈悲與空慧是師公的菩薩德行，對弟子天略有著深遠的影響與實質
的提攜。

弟子天略從師公的行誼中學習到⸺「奉獻自己，成就他人」的慈悲心行，
不以世俗的計較、分別之價值觀來與人相處；譬如在法義複習課時，觀察
到大家都很口渴時，第一個念頭是：「我去拿水！」如此，主動地為大家
服務的這個念頭，就是隨時隨處在修布施以顯慈悲；又如師父曾開示：「別
人說你一句、兩句，都没有關係，會主動發心去禮讓人家，這也在修布施；
讓他一句話，就是布施他一個舒暢的感覺，讓他發洩、釋放」；像這樣都
是以慈悲為本懷地與人對待。

其實師公對弟子們在教導上是很嚴謹的，那是出於悲愍的愛護；因為慈悲，
所以嚴謹。師公本人嚴持戒律，本著慈悲心懷，以身教威儀教導弟子們化
除眾生性、磨除習氣、養出清淨心及清淨意，足能以菩薩行來利益他人。

師公的菩薩行誼令人感懷，其要點不在於我們所看到的外在形象，而是內
心的道⸺「道者空也、入不二也」。

相應觀音的慈悲心行，助益師公超脫心靈上的病患；而，師公色身的病是
一段一段地加重的，一回一回地更為艱難，先後動了九次的手術；在這段
漫長的、色身之病的經歷，師公是據藥師如來之本願去面對的，令使轉折
出對於《藥師經》的背記，而且深心領會經中所云～煩惱即菩提、生死即
涅槃，意指本無二相分別之空理；從中體察緣起三性：「無不變性、無獨

對弟子的提攜～權實度眾┃ 179



存性、無實有性」之深義。（節錄自《明淨山開山祖師上明下誠法師儀範》
（上）往生是道場 p22之讚佛）

師公晚年色身雖有病，而心無苦，因為師公常持《圓覺經》「知幻即離，
離幻即覺」之法義正見。知幻，意指懂得事境是幻，知道色身之「痛」是
幻化、不實際的，它是會生滅的；懂得「色身是如幻如化的存在」。在高
德修行人的心緒裡，色身病苦與真如顯發出來的清淨「本覺我」完全是剝
離的，因此，痛的覺知動擾不到師公；痛一定會存在，而師公真正顯出修
養的深度就在於與色身照面時的看待。這是師公用身教來攝受、調和、端
正弟子們的心。

佛陀雖已入滅，但佛陀之法一直留在世間，我們只要依法而行，就能續佛
法身慧命。雖然師公的法體已化為煙塵，但不動不壞的法身常住，是常燃
不熄的明燈，時時照亮我們心中黑暗的角落。如今，師公已是極樂人，其
高潔懿德依然引領著眾弟子。我們當謹懷師公勝恩，以師公為典範，奉行
佛陀之法，跟著佛、跟著祖師、跟著師父來學習，希望自己的心能相應佛、
祖師、師父，無有差別。能夠把佛的教法施行出來，就可以如佛住世、祖
師住世一般，我們當看視的是法身的不生不滅，切莫一直感嘆生命的流逝。

明淨寺對面的「正信門」有一偈：明明白白了實性，淨淨澈澈見真心。此
偈述說著師公僧格的明淨和實智，慈化含識的白澈；一入內，便可感知其
以實智施出真心、引度群生進莊嚴城之妙智慧。很榮幸，能在如此正法道
場學習佛法。

師公一生所依持的佛法智慧能助益人們的思想開通、心胸開闊，不會只著
眼於個人的問題；師公的慈悲心懷，與人對待不生怨恨、不起對立；師公
內運智慧，故而不生煩惱，入多類的緣起諸法，常觀緣起性空。

感恩師公，感恩師父、常住師父、依教法師對弟子天略於菩薩德行的提攜、
教化，阿彌陀佛！

● 鏡頭下的慈悲行者                                                                                                 天凡

進入明淨寺，歸依在師父門下已有多年。這期間，常聽見師兄姊們讚揚師

180┃足迹



公的慈悲，雖然與師公近距離說上話的次數並不多，但從與之接觸的少數
事件中，已能深刻地領受。

對我而言，師公的慈悲很自然地顯露於惜物惜福、克勤克儉的美德及精神，
這是我望塵莫及的，也是師公對天凡潛移默化的提攜。

印象中較深刻的是，有一次早晨六點多，我買了菜苗及木瓜苗到常住，正
好看見師公在寺前經行，我向師公問候並說明來意，師公很客氣地說：謝
謝。不一會兒，慧華師姊開著一台中型貨車來，要將寺裡所種的大型果樹
運送至印如寺，當時還有幾位師兄姊一同來幫忙。由於樹枝的枝幹粗大，
超出車外，為避免發生危險，有人建議剪掉超出車身外的枝幹，師公說：「上
面已經結了果實，剪掉太可惜了！想辦法把它綁好就可以了。」接著又仔
細地叮嚀：「要多留意一下，不要壓到菜苗、木瓜苗哦！」

又有一次，一位師兄拿著過熟的長豆，請示師公如何處理，師公說：「整
個丟掉太可惜了，若是豆莢太老不能吃了，裡頭的豆仁還是可以留下來
煮。」

師公的慈悲是這麼真實地顯化於生活中的一切對待，不必刻意地下一份心
力，總能自然地流露出對於萬事萬物的平等心。

今年（2018年）的三、四月，師公、師父及常住法師們為了讓蓮友們日後
能更便利地、隨時隨處地聽到師公法音、梵音的宣流，便有了錄製經懺音
檔的執事，而我請領了攝影、照相及剪輯之事宜。

錄製過程的某天，我向師公稟明，即使在誦持經本當中，不慎有誦錯的字，
可以重複再錄製一次，以方便剪輯，師公一聽，當下很驚訝又可愛地說：「唉
喲！我們誦錯字你都知道哦！」我趕緊對師公說明剪輯音檔的細節，師公
接著向柔師父說：「居士們都這麼認真，我們不更認真一點怎麼行！」

錄音期間，雖然師公的體況已顯不適，但是每一次錄製時，師公的梵唄音
聲都是那麼地鏗鏘有力、清朗安定，尤其中氣十足、聚精會神的專注神態，
儼然忘了色身的病苦，好像唯有念佛拜懺是第一等要事、唯一要事。尤其，

對弟子的提攜～權實度眾┃ 181



聽聞師公每天都很認真地背誦《藥師經》，在一點一滴、慢工磨劍的過程
中，師公竟把整部《藥師經》都背記起來了，如此精勤努力的精神，真讓
天凡感到汗顏，自嘆弗如！

師公的行誼傳遞著「要認真，修學才會有所得」的信念，也如「普賢菩薩
警眾偈」提醒了我～當勤精進，如救頭然。

自慶我可以藉著鏡頭，有更多機會「鏡」距離接觸師公，雖然要在生命軌
跡中留下「秒」的剎那並不簡單，但那麼一聲「喀嚓！」卻能為我們留下
永恆的真與實。鏡頭下，我捕捉到師公如赤子般的純真笑容、專注誦經的
莊嚴神態，以及時時流露於舉手投足間的慈悲～一個笑容、一個合掌、一
句問候……，皆是如此珍貴，這些畫面已深深地烙印在天凡的腦海中。

師公細心、關愛，溫和、可親，其身教總是讓人覺得溫暖，言行舉止間，
總散發著自然的親和力及明妙智慧；師公的一言一行，都是我們學習的典
範。今生能得到如此一位慈悲善知識的護念、引導，弟子們是多麼有福報
啊！

●  語默動靜皆是法                                                                                                    天空

與常住結緣一年後的一天早上，遠遠地看見柔師父扶著一位長者在大殿前
經行，身上散發著溫暖、慈柔，一眼就讓人想親近，不由自主地走向他，
想握他的手；但出家人是清淨體，不是俗染情重的我能隨意侵犯的，正猶
豫著，一旁的夥伴（當時還未歸依的天覺師姊）幫我轉述了心願。長者親
切、主動地把手伸向我，不僅和善地握了我的手，還一臉笑意地說「你的
手好溫暖、充滿能量」，這是我與師公的初相見。師公暖洋洋的笑意、柔
軟的音聲、親切的模樣，至今依然常繞我心田。

從此，我與師公有了親近的機會。有一回，童心未泯的師公分享了一則從
師父那兒聽來的故事～「孫悟空當校長」，由於情節太逗趣了，我們的笑
聲驚動了樓上的天真師姊，特地下樓來關切。師公讚歎師父是說故事的高
手，他說，早期師父常以故事為年長的蓮友們說法，現在常住信眾年輕化
了，對於經教的學習很用心、很認真，師父講經說法的方式已不同於以往。

182┃足迹



師公常說自己因為書讀得不多，對於經文的深意與古師大德的論疏，没辦
法深入研讀，所以不會說法，没能如師父般深入經藏、善說佛法。師公勉
勵天空要把握機會多多聽經聞法，還對我說「深入經藏，智慧如海！」

後續的兩年，師公身體違和，雖然不常到大殿參與法會，卻能經常聽見他
悠揚的念佛聲。年初，常住連續錄製了幾部經懺，師公不僅場場皆到，而
且整場全神專注、精神抖擻、音聲柔和嘹亮，中氣十足，一點也不輸年輕
人。有一天和師公在書香室話家常，師公說因為身體衰弱了，很多事情要
勞煩師父、常住師父服侍，尤其是柔師父，他很感恩、很感謝得到這麼多
貼心、舒適的照護。師公說：「活著很好，可以和道友同參共學；到極樂
世界也很不錯，可以親近諸上善人、面見彌陀，在法音宣流中常樂我淨。」
言談舉止、在在處處，無時不見師公豁達開朗、隨緣精進、勇者無畏的大
自在。

小小的植物園是師公的樂園。有一回師公牽著我的手，如數家珍地向我述
說著園裡植物生長的情貌，指著盆子裡的植栽說：「看著它們生長、開花、
結果，心裡就充滿著歡喜與希望。」

師公的記憶力超級棒⸺瓜藤爬上竿了、檸檬開花了、何時結了第一條小
苦瓜、哪一顆果子何時可以採收供佛、哪一位師兄種了什麼、哪一位師姊
拿了哪幾棵種苗、哪一株是小鳥下的種子……」師公接著又說：「去年買
了兩株苦瓜苗，雖然細心照顧，都没有結果；今年小鳥送來的長得特別好，
已經採收了三條。」說著說著，師公用手輕輕撥開瓜葉：「天空，你看這
裡還有……」昔日世尊善於藉故事、譬喻演說妙法；今時師公看似平凡的
話語，於我卻也常有許多秘密在其中。如今畫面依稀，師公啊，園裡的植
物依舊在，您卻已騰雲西歸去，怎不叫人觸景緬懷！

您常謙稱自己書讀得少，不會講說深奧的佛理，無法帶領我們深入經藏；
有一回碰巧拿到您用過的經本，看著其中的註記，見識了您的勤學與精進！
師公呀，您可知道，在我們的心中，您的舉手投足、語默動靜，已無一不
是法！您平實、正直、柔忍、親和、誠懇、勤學……，已讓我們望之彌高！
何況，您又備好了明淨山正法道場，讓我們有了修身養性、聽經聞法的寧

對弟子的提攜～權實度眾┃ 183



定安住處；又送給了我們一位融通經教、謹守戒律、圓明清淨、以佛願為
己願的大導師⸺師父上人哪！

敬愛的師公，感恩您身教化導，感恩您慈柔引領；此刻，您功果已圓。

祝福您在極樂世界：花開見佛、常樂我淨！

祈願您乘願再來時：道資糧豐足、善識護法常圍繞！

阿彌陀佛！

●  堅忍清修慈悲度眾                                                                                                法祥

雖然不常見到師公的身影，但其恬淡、樸實、安祥、慈悲的氣質與修為，
早已瀰漫在明淨寺的每一個角落，成為寺風；同時，在師父智慧的傳承帶
領下，吸引著各方有緣信眾前來修學、護持。

我個人是由於兒子生重病的因緣而與明淨寺結緣，在親眷（覺音、天無、
天涵）的關護安排下，於民國 97年 8月份的某一天第一次見到了師公，當
時自己正處於突然被醫院告知兒子罹患骨癌、生命垂危的關頭，面對無常，
六神無主；我並不知道前來明淨寺能產生什麼作用，事先也不清楚將會遇
到什麼場景，只知要來和明淨寺的師父談談話，我被引領到二樓的書香室，
接著安詳、慈悲的師公就出現了。師公親切地與我交談了大約一個小時，
在師公殷殷垂詢與安撫、加被之下，如沐春風，心神因而安定不少，也因
此奠定了我日後接續秉持佛法來面對人生無常的信心。

進入明淨寺修學佛法後，常在法會上見到師公執司佛事⸺或領眾拜懺、
或持打法器、或誦唱經咒，執法莊嚴、專注且精神奕奕；有時見其在寺前
細心照顧植物，興致盎然，對所種植物如數家珍；平常碰面問候時，師公
總是笑臉迎人，並常將關懷與感謝掛在嘴邊，令人感到溫暖與親切。除此
之外，我與師公並無直接深入之接觸和了解，倒是有些側面的聽聞，令我
印象深刻。

曾經聽明博師兄提起，師公是他的俗家姑母，也是他修學佛法的引路人；
師公年輕的時候就常帶著當時幼小的他出入佛寺，誠心修佛、拜佛、念佛；

184┃足迹



後來師公在雷音寺出家，他同在雷音寺學佛；接著師公和師父來左營創建
明淨山第一座道場 –明淨寺，他也常前來護持。親眼見到創寺的艱辛過程，
從無到有，一路捍勞忍苦，一步一腳印，並始終堅忍清修、慈悲度眾，方
得建立如此之莊嚴正法道場。

另亦多次聽聞覺音老菩薩讚歎師公的修為，讚其修持嚴謹、待人慈悲且深
具同理心，常能在日常言談之間，即為覺音開解令其憂煩的心緒，此外，
並向覺音開示、分享其面對身體病痛的親身體驗；勸勉應藉病痛更加深入
修行，深信依持自力精進勤修來相應諸佛菩薩的慈悲接引，才最為可靠。
據聞師公也因此長時持誦《藥師經》，如今已能背誦。

接續幾年，師公深受骨質疏鬆所苦，身體欠安，較少現身道場，偶爾見其
在寺前走動，仍是一貫安詳、慈悲身影，並無因病而呈現苦相，令人感佩。
師父開示：「師公日日都在儲備淨土三資糧 –信願行，常正心端想龍樹菩
薩於《十住毗婆沙論》所說：『待死如愛客，去如至大會，多集福德故，
捨命時無畏。』」師公其行，皆是文句的詮表。

印象中不曾見到師公在道場中正式講經說法，實則其行誼已在生活中時時
為弟子們說法，以上所述皆為師公對我之教化，當引以為範，學習將之落
實於生活之中。此外，謹摘錄一段師父在 2017年迎春法會中以師公之名領
眾的祈願文，作為我今後學佛所依持之修心法要，摘文如下：

念念不離心經，掌握修心要旨⸺五蘊（色受想行識）不取；六根（眼耳
鼻舌身意）清淨、六塵（色聲香味觸法）無染、六識（根塵識等十八界）
了別；十二緣起（無明至於老死）盡淨；四諦（苦集滅道）善運；終知無
所得（空）理；識（認識）、檢（檢討）、定（肯定）、修（修正），究
竟實相般若。

●  行菩薩道  無有間斷                                                                                              天瞻

數年前，第一次來到常住，除了因大殿供奉著佛像，佛寺外觀並未有明顯
宗教表意的建築形式，倒像是一般住家，卻掩不住一股清幽的氣息；迎面
而來的是師父，除了因穿著袈裟，只見親切的笑容、只聞輕柔的語聲，似

對弟子的提攜～權實度眾┃ 185



是身旁一位貼近的友人。和師父簡單交談時刻，又見另一位身著袈裟的長
者，散發出樸素儉約的風範，在與常住接觸了一些日子之後，才間接得知，
那位總在師父身旁、平易近人的出家長者，正是師公。

之後，於常住的日子中，與師公仍鮮少會面，不期而遇時，我已能明確地
問訊：「師公，阿彌陀佛！」師公隨即像家人一般地寒暄、納受。

在與師公微薄的互動中，感受到⸺師公並不多話，但從其行動，即無聲
地流露出～在常住一成不變的作息步調中，以出世心做入世事的生活寫照
和心性修練，以及惜福愛物、環保的好習慣。例如，白日若於非活動期間
造訪常住，觀察到，出家法師們只用窗戶透入的自然光在寺內穿梭、執事。
當從大門進入，走過大殿釋迦佛像，一片悠然的空間便迎面而來，領受到
從囂嚷的塵俗收回自心的修行氣息。

師公雖然不多話，但對於前來常住尋求心靈慰藉的人們，總表露出關懷、
同理傾聽的心懷，與一切相見相遇者隨緣結緣，因而廣結善緣，相和相合。
有一回，天瞻正在向師父請法，常住接到一通助念需求的緊急電話，只見
師公在一旁熱切於儘快作安排，雖經師父二度安撫，但救難行願的心卻怎
麼也慢不下來。於是，我便提出簡要請法即可，讓師公與師父能安排助念
事宜。

師公待人誠懇，從不改和悅的笑容、尊重的態度，給予需要幫助的人溫暖，
一得知人們離苦得樂，更是由衷、體切地開懷。

師公身體違和前，時常戴著斗笠，頂著炎熱的陽光，照護著殿外旁的花果
盆栽，或是坐在殿前撥揀、清洗著居士供養的大籃菜葉。有一、二次，我
駐足在師公的身側，小聊了植栽的話題。此時的師公，出奇地談笑風生，
圍繞著的樹兒們，彷彿也豎起了耳朵，興高采烈地搖曳生姿。師公還送我
他親自栽種的清涼蘆薈呢！

師公娓娓道來的烹飪、植栽經驗，表意出⸺做事就在做人；做事要專意、
投入，才能深入，也從做事中學會承擔、承載，以及學習縮小自己，不求
回報、無所得。從師公淡然地談說中，不難明瞭⸺若無師公和師父胼手

186┃足迹



胝足及早期弟子們的發心隨行，就不可能開啓常住度眾的行腳、步履，對
此，師公恆存感恩，從未忘本。

近二、三年，據聞師公因嚴重的骨質疏鬆導致行動不便。從法會中，師父
代為誦讀的祈願迴向文，瞻仰師公面對病痛的心境⸺體悟身為苦本，更
加深居簡出，清淨修行，「誠力背誦《藥師經》，為了將佛陀的教說深植
於識田，期隨時方便於正思，心純是法，與法相應；且，更重持戒以令六
根安和，曉了身受心法俱時不現，唯見極樂安養國土，見聞佛道，頂禮佛
足，此心印佛心，是心作法。」

從師公面對病苦的毅力，其表法即⸺讀經的真義就在「實踐」，唯透過
身體力行所領悟的佛法才能真實地內修外度，並以佛德為終生修行的楷模。

師公日出而作，日落而息，並勤聞正法，常持「活到老，學到老」的上進心，
行道藥師門。於法會中見著師公，面帶笑容，徐徐入殿，誦起經文猶然音
聲嘹亮，相續不止。

師公對弟子們的教化可謂無聲勝有聲，促發眾等更亦步亦趨地跟緊腳步，
以所踐履的世間事契入深奧佛理，得大自在力，無畏施眾生，感念佛德。

師公的高潔德行對於天瞻的提攜，如同法藏菩薩四十八大願的終極指向 –

必至無上道。經文云～釋迦佛向阿難說，法藏比丘宣說完四十八大願後，
再宣偈頌，一開首即說：

我建超世願，必至無上道。（常住版《無量壽經》第 64頁）

這個指向不是給眾生得取人天福報而已，也不是停住於聲聞、緣覺二種聖
人修空的自在，而是要教化我們得以超越分段生死和變易生死，至達極樂
佛國，圓成大乘，圓就佛果。因此，一切化導諸眾的利他行都是為了令眾
人了生脫死、圓成佛果而施作，這是十方三世一切諸佛示現在世間的本懷。

師公出家後，除了將佛法奉行無誤，專修解脫，也發大乘菩提心願，如師
公的修門一開始即⸺承釋迦如來之教說，據觀音菩薩之慈悲心行；出家
修行的歷程，皆攝願歸體，不忘初衷，以弘法為家務、利生為事業，完成

對弟子的提攜～權實度眾┃ 187



荷擔如來家業，代佛教化眾生，令眾生走上法身顯明、慧命延脈的道途。

師父在學報中曾開示：「人們講，師父勤於說法，但師父自己想，勤於弘
法還不夠，可為什麼要一直勤於弘法？就為了答報師公的恩情。」

天瞻也誠願～以師願為己願，勤於弘法答報佛恩、師長恩、父母眾生恩；
也虔心祈願～從心靈養足端正的思想，切莫還墮；並堅固地隨學師公～菩
提道上無有間斷，導歸淨土，以上品上生為往生標的，面禮如來！阿彌陀
佛！

三 .法空無量趣向清淨

對於佛菩提還未純熟者，師公會勉其續發菩提心，相續教導其懂得佛菩提。
而，如何讓這一顆心住在佛菩提的觀念裡，就如《金剛經》經文所云：「云
何降伏其心？」須著重念頭的掌握；師公會教導於生活起居之中鍛鍊降伏
妄心，覺照自己不著相，事事告誡自己不可執著。

對於佛菩提觀念具足的弟子，師公會為其善護念；對於已發菩提心的弟子，
為其調熟「空」之義理，即⸺悟性真常，了惑幻妄，促其要相當地明了，
並堅定穩妥地執行，進而將此道理取拿來與人們互通、待人接物，調伏對
外境的攀緣心，以增長般若慧及覺性。師公還會續而教其修持法空以入無
量觀，見相離相；聽到一法，即修即行，不住於任何一法，令心思開闊，
朝向清淨法，別被任何先入為主的見解所阻擋，以鞏固「無量」的胸懷。
也就是，教導此階心靈程度的弟子們，具度眾之心，行度眾之實，認可個
個因緣的不同，將其思想打得很開，想方設法突破障難、跨過難關、解決
困難。因此，除了內心須明白實相，所用的方法也須契合不同類之人，心
願真想化導眾生，不只會用一種方法度眾而已。

於度眾的過程，教導此類弟子相續觀照、修練自己的心，那麼，對於自己
心的解脫，就容易達到；由於能掌握自己的心，自然就容易捉拿到自己的
起心與動念，容易在習氣生起時，馬上用法來對治、消解，或者在習氣與
念頭要興起時，就用上法去防護；而若要著實做到，師公再教導⸺與慈
悲相應和。

188┃足迹



慈悲二字就是給予一切究竟圓滿的快樂，拔離其徹底的苦痛；完成慈悲二
字，能力就能大為增長，自然所作皆辦、皆具佛法，所求願心悉得圓滿；
必須以著自己的內修來給予，方能對大眾談出內在的親證，化導諸多的眾
生。

師公以其行誼顯化，調熟此階弟子，用般若慧看待不同因緣，將真理概念
都滙入對方可以理解的點，引領相續精熟度眾的諸多方法，趣向清淨。

【在家弟子的感恩】

●  菩薩三心  高德顯化                                                                                 俗眷 – 天逞

身為師公的俗眷，何其有幸！天逞常感自慶～得於佛化家庭熏修與成長，
常受師公高潔懿德之庇護及師父所弘正法之開解。

師公住世時，常會以慈柔的話語，促我回常住，並叮囑我用功讀書。師公
圓寂之後，常聽聞師父上人、常住法師及蓮友們⸺時時讚揚著師公；回
顧師公以往的修行，不論從何角度觀入，皆見得一位菩薩行者以著三心化
眾的顯現；三心中～一切智智相應作意，指的是目標；大悲為上首，指的
是動機；無所得為方便，指的是技巧；意表，行菩薩道須具備目標、動機、
技巧。

師公具有菩薩三心的德用，並令使天逞受到真實的提攜：

印順導師所著的《佛法概論》有云：「一切智智相應作意，是菩薩行的志向。
一切智智即佛的無上覺，這是以悲智圓成的大覺大解脫為目標，立定志向
而念念不忘的趨求菩薩的發菩提心，是悲智融和淨化了的意志。」

師公一生修持的行誼，即是據釋迦如來一切智智之教說，意表 –師公修行
的始末皆常時正記佛法理論，全然地依教奉行。因此，天逞須先調理好自
己參學的心意；有些法義也許自己立刻用得上，有些可能不是一下子就能
相應，但只要一回一回地聽取及宣說，必能得到思想的洗滌，解開思想的
框限。

從師公的正心端想再讓天逞自省，希望常以正見返觀，不受控於自己的情

對弟子的提攜～權實度眾┃ 189



緒；如師公、師父常時的闡述⸺佛陀的教導是一套很完整的系統，從思
想開始教。天逞有此勝緣 –聽聞得到，又能修學於其中，得以進入生命的
真諦，讓一顆心能安穩，故而誠願～隨行師公修德，亦步亦趨，以助自己
產生信解行證中之大用，終至不退菩薩為伴侶。

「大悲是菩薩行的動機，是世間增上的情感。為了救濟一切，非以無所得
為方便，一切智智為目標不可。『未能自度先度他，菩薩於此初發心』。
以慈悲為本，從利他中完成自利——其實是自利與利他的互相促進，進展
到自利利他的究竟圓成。」

見了師公的修為，其行誼常常警醒著天逞～要專於自我檢討，莫看視別人
之過；要專檢點自己，進而收斂與修正，並時時求取進步，從修正自我而
得進步；如師公語默動靜之中皆顯美德善行，卻又謙虛對下、多行退讓，
多修多學而不鋒芒外露。

師公以大悲為上首如同觀世音菩薩，時時為眾生予樂拔苦，提攜著天逞～
心要純善，從柔和中表現智慧，以來自利利人。

「無所得為方便，是菩薩行的善巧－技巧。一般的行為，處處為自我的私
欲所累，弄得處處是荊棘葛藤，自己不得自在，利他也不外自私。……菩
薩的空慧，雖是法增上的理智，但從一切緣起有中悟解得來，而且是悲願
──上求佛道，下化有情所助成的，所以能無所為而為，成為自利利他的
大方便。」

菩薩是以利他的眼光成就無所為而為；而，師公不捨一人的悲懷是由其不
求取回報、專於付出的無為心而生，謹記菩薩學行般若的無所得為方便。
師公的每一行誼皆堪作天逞的典範。在師公上人的眼裡，没有任何一個人
是為敵、為仇、為怨、為恨的，只有恩人，事事感恩，自始至終，終究圓
成了意欲到達的佛土，接承、相應彌陀之本願。

自師公圓寂以來，雖事隔多年，但師公對天逞的柔言勸化猶在耳邊。這樣
一位高超的智慧行者，值得天逞勤於向學、珍視，常時懷敬於心，全然將
其行誼恭奉為典範，以著一心，依教奉行。

190┃足迹



●  人生最大的贏家～智慧修行者                                                            俗眷 – 天慈

「感恩」是每個人隨時隨地都應謹懷的，我們要感恩父母對自己的襁褓、
照養、呵護及關愛；要感謝老師對學生的教導與玉成。今天，我要感恩的
是師公⸺明淨山開山祖師上明下誠法師。

師公在我的人生中扮演著許多角色，他是我的外婆，也是教育、陪伴我成
長的人，尤其引導我認識佛。小時候，同學們唱的都是兒歌、流行音樂，
而我最拿手的竟是唱誦佛經；也因如此，陸續參加了常住舉辦的讀經班、
手語班等，漸漸開啟我修學佛法的因緣。

師公是一位智慧的實踐家，天慈常常與其分享生活小插曲；上了大學之後，
更是每週都會和師公通電話，談談最近發生的事、遇到的困難。師公總是
不厭其煩地教導我要為人著想，多修福德，同時要用佛法來思惟、看待事
物，才能培植智慧。從未發過脾氣的師公，軟化了我偶爾會生起的固執，
常能用上方法轉念正思，達到調理自心而為良善的結果。關於這點，真是
誠心地佩服。

師公從未與人交惡，大家提到師公，眼裡總是笑咪咪的，讚歎他的為人處
世。師公也時常拿自身的例子來教導我，以前我比較不喜聽受別人對我的
批評，聽不下不合我意的話；師公教我，要虛心接受別人的指教，這樣才
能越修越好，姿態放低一點，就能學到很多事理。還教導我，聽到任何的
話語、音聲，都要先自我檢討，才不會失去可以改進的機會；也不要一直
記著生氣的事，這樣對自己没有任何助益。

弟子天慈一直帶著師公的教誨，時間長了，慢慢體悟出師公的智慧。師公
總是說 –自己有很多不懂的，我卻覺得師公懂得很多。他不與人爭、不與
人辯，表面上看起來好像什麼都没得到，但事實上他才是得到最多的人！
得到的，不見得是肉眼所能看見的物品，還包括心靈上的富足，這是再多
錢財也換不來的。這都是師公給予我的珍寶。

在醫院陪伴師公的那段時間，他每天不忘督促我們念佛。當時我十分沮喪，
害怕師公隨時會離開，卻不曾在師公身上看到一點點的畏懼，因為師公從

對弟子的提攜～權實度眾┃ 191



很早以前就確立目標，一心投往西方極樂世界，所以能如此安和及無畏。
當病痛發作時，師公也從來不發脾氣，仍如平常一般地談話、給我鼓勵。
我看了既心疼又佩服，那樣的痛是多麼的難耐，這要多麼有修養的人才能
忍受啊！我想，這正是師公要傳承給天慈的智慧，猶如佛陀進入涅槃前的
叮囑。

記得要離開醫院、恭送師公法體回正信門的那一天，我異常的冷靜，無形
之中好像有一股力量在推動我，當時的我，腦中只有一個想法：要把握持
名念佛，護送師公，這應該是師公給我的力量吧！直到一切都就緒後，我
才流下眼淚，深刻地感覺到師公離開了。

接連而下的佛事懺儀，聽著師父及依教法師的開示，逐漸地了解師公並不
是離開，而是換了一種不生不滅的方式陪伴在我們身邊，繼續地留在我們
心中。

我很感恩在師公最後的日子裡，能有機會服侍、陪伴他；雖然自己所做遠
遠不及師公對我慈悲、智慧的照護，但我很慶幸能有此略盡答報的機會。

師公在不同的時間，帶給我們不同的教誨；對待不同類的人，用著很契入
人心的方式，效果彰顯，足見其智慧的深遠。

從小到大，師公的教誨，深深地烙印在我心裡。在未來的歲月裡，我一樣
會帶著師公孜孜不倦的教導與期望，繼續恭敬、自省地向師父及常住法師
們修學佛法，期於將來能和師公一樣，成為一個人人稱讚的真智慧修行者。

●  普門大悲無盡意                                                                                                    天韶

師公總是笑容滿面、和藹可親、柔和親切，時時刻刻都為大眾著想。天韶
在明淨寺出入多年的時間裡，每一次從海外回到常住，師公總歡喜地邀請
天韶一起用餐，還常常拿物品與天韶結緣，令人倍感溫暖、安定及祥和。

師公對待弟子們如觀世音菩薩，有無盡的大慈大悲。天韶從師父對《大悲
心陀羅尼經》開示的修學中領受到，當以觀世音菩薩的十等心為學習目標。
觀音菩薩受了千光王靜住如來的介紹，誦持大悲咒以後，從初地直登八地，

192┃足迹



境界速疾提昇。於是，觀音菩薩當下發願：在每一個處所都弘揚大悲咒，
因此，行者若誦持大悲咒，便是與觀音菩薩的心相連結。觀音菩薩所受持
的大悲咒內涵是十等心⸺1大慈悲心、2平等心、3無為心、4無染著心、5

空觀心、6恭敬心、7卑下心、8無雜亂心、9無見取心、10無上菩提心；而，
師公的提攜令天韶如同誦持大悲咒時，感到一股清淨與自在；因為，師公
以著大慈悲心，含具空性思想的菩提心意與眾結法緣。天韶自許將十等心
的菩薩心行運用在自己的緣起諸法中。感恩師公為我從實際生活中樹立了
修學的典範。

多年前，師公猶住世時，有一回天韶恭請常住為奶奶啓建佛事懺儀，師公
看得懂天韶的擔憂，總在談話間給予開解及鼓勵；或每當天韶於工作、生
活中遇到煩惱事時，師公都會提供各種具慈悲及智慧的方法為我開解，安
撫天韶的怖畏之心；如《妙法蓮華經．觀世音菩薩普門品》經文所言：「若
有無量百千萬億眾生受諸苦惱，聞是觀世音菩薩，一心稱名，觀世音

菩薩即時觀其音聲，皆得解脫。」師公能明白各類弟子所需，也能契機
地化解各類煩惱，從而令人們得到心靈的安定及清淨，如經文所說：「應
以何身得度者，即現何身而為說法。」這正是師公度眾的寫照，在實際
的事境中，皆不離大慈悲心，令使「理」與「事」互不障礙，施展「理事
無礙」的「普門」精神。

師公從佛法中得真實的智慧利益，也幫助別人得智慧利益，所教的方法適
於各類弟子，没有人會被排除在外，天韶從師公的這份器量中，逐漸打開
自己的眼界。

受到師公與師父的教導多年，天韶明白身為佛弟子須能利益眾生，但要先
自利才能利人，如師父開示：「生命的價值是在自己的因緣中去領略佛法
的相應處」，這即是自得利益。時時依佛法正見作思考，並運用於生活中，
要能真切地觀照自心，坦然地承認錯誤、修正自己，如此，才有能力幫助
眾生。

當自利後，更要將這份益處也送給別人，且須懂得契機及方便，才能接引
眾生入門，就如觀世音菩薩的四攝法「布施、愛語、同事、利行」；於師

對弟子的提攜～權實度眾┃ 193



公身上皆見到了實證的樣貌⸺總是布施著慈悲的言語、柔和的聲音、親
切的笑容給大家，總是讓人覺得歡喜、溫暖，且無分別地接引著每一個人，
並續而推進於佛法的學習及實踐。

感恩師公對天韶的提攜～觀音的普門精神，大自在。

●  淨水梵音觀入心                                                                                                    天涵

尊愛的師公慈悲平等地關愛著天涵和大眾，無有分別；關心著弟子們的身
體健康、生活平安及心性平和。師公就如觀音菩薩，時時以著慈悲笑容迎
接，讓天涵感到溫暖又法喜。在弟子天涵的心目中，師公猶如八功德水一
般，總為大眾注入一股無雜染的清淨泉流。

水本身有八種性質，被借喻（借來比喻）作「清淨」，以表八種功德，因
此稱為「八功德水」。功德的功就是下功夫的意思；德就是養出來的德，
令人們都歡喜的感覺。功德就是修養的行為，勤下工夫以養德，水具有這
八種功德。

1清淨：水本身就有清淨之功德，現在要回歸到原來的清淨，在修為及運
作當中應該怎麼做啊？就是要從「污穢」當中去突破，以回歸「清
淨」。

2澄涼：從「熱惱」當中去突破，以回歸「澄涼」；澄涼的功德出來後，就
能全面除熱惱、全面對治熱惱，不但自己可以對治，還可對治別
人的熱惱。

3甘美：從「苦澀」當中去突破，以回歸「甘美」。甘美是一種功德，當圓
就了全面的甘美時，就能用於突破自己的苦澀，也能幫助別人突
破他的苦澀。

4柔忍：從「剛強」當中去突破，以回歸「柔忍」。柔忍功德產生後，就可
遍處幫眾生對治他的剛強。價值產生了就有所用。

5潤澤：從「貧瘠」當中去突破，以回歸「潤澤」。要先認清「潤澤」是本
有的，於遍處中修養，令成全面的「潤澤」。

194┃足迹



6安和：從「躁動」當中去突破，以回歸「安和」；當以「安和心」，於遍
處中修養，令成全面的「安和」。

7除患：「患」就是患得患失的意思，得到了憂患，失去了也憂患，所以
是患得患失，永遠不安，不安就不能和，就不能淨。從「（得失）
憂患」當中去突破，以回歸「除患」。

8增益：從「劣陋」當中去突破，以回歸「增益」。要先認清「增益」是
本有的，當以「增益心」，於遍處中修養，令成全面的「增益」。
完成增益的功德，就可以普遍性地幫助眾生，得到增益。

師公心地至純，從來不與人交惡；若有人們談說、批評一二於他本人，他
只是說：「人家的想法没有錯啊！可不可以再告訴我，我該改什麼，我來
改。」師公就是這麼一個真誠向學於善法、力求懺盡過愆之人。天涵誠願
依師公上人的淳善心地、潔德淨行，取拿來奉行，把自己的心地調理到如
開山祖師那般潔白。

記得多年前，天涵剛學習梵唄，顯得挺吃力，師公便很耐心地教導我，邊
唱誦邊示範法器的司執；天涵沉浸在師公的梵唄音聲中，猶如觀世音菩薩
的梵音海潮音，所以一直珍藏著師公梵唄的影音檔。每每播放，總覺得被
法音宣流圍繞著，讓天涵的身心得到全然的護佑。

師父開示觀音菩薩的五觀五音時，提到：「五觀」是指觀世音菩薩「能觀
的智慧」～真觀、清淨觀、廣大智慧觀、悲觀及慈觀；「五音」是指觀世
音菩薩「所觀的音聲」～妙音、觀世音、梵音、海潮音、勝彼世間音。其
中梵音和海潮音的意涵如下：

寶靜法師《觀世音菩薩普門品講錄》云：梵者，清淨潔白為義。觀音的音，
不落空有，無二邊的染。上契十方諸佛中道實相的理，故曰梵音。菩薩說
法的妙音，既圓滿普遍，更不失其時機，語語下合眾生的機緣。眾生聞了
法音，無不喜悅，有如海潮普遍，而又退漲有一定的時候。眾生緣熟時至，
菩薩即現身而為說法。機宜既盡，則應跡不隱而隱，故曰海潮音。梵音，
上求佛道。海潮音，下契機宜。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 195



梵音指清淨潔白的音聲，意表著上求佛道以求清淨之音，而，一般所講的
梵唱是一種讚頌，用一莊嚴的音聲來唱頌、讚佛。海潮音表意著觀世音菩
薩下化眾生的能力，該度就度，該退就退，如海潮。而，五觀之體是不變的，
悲心也從未退過，海潮音意表著下契機宜 –有下化眾生的能力。

明白觀世音菩薩的內涵，明白中道實相之意，有能觀察的智慧，再由觀察
的智慧來施度眾生，聞聲救苦以接濟度化眾生，以能觀之智，來觀所觀之
音；同時做到自利利他、內修外弘，並且平常多方反覆作正思惟的熏練，
這就等於在念觀世音。但這得在事境裡琢磨得當，因此平常在事境之外就
該先練習，遇到事境就在事境中好好琢磨，以把理熏練得更透徹，如此就
做到了解行並重，而此程度下所稱念的觀世音菩薩，必定有更進一層的相
應。

因此，從師公的梵唄音聲，令弟子天涵領略到，師公先具備好「可以觀入
眾生的智慧」，再來進入「尋聲救苦」的五音，同步在施作著自利與利他。

師父曾開示，師公受持「觀音靈感真言」的緣由，就因曾經受這世間情深
愛重所擾，但是，我們要注意的是師公的轉因，從哪裡轉呢？就從聽聞佛
陀之法、奉行佛陀之教而轉。這是天涵最當隨學的，才能修出如師公的清
淨心行，以著能觀之智觀所觀之音，尋聲救苦。

最為感恩的是～師公像摩耶夫人一樣，生了一位大善知識⸺師父上人，
來救脫我們，讓天涵有著堅固的依怙和光明的指引。深深地感恩師公的諄
諄教誨，弟子天涵祈求諸佛菩薩護祐師公完成心中所願，阿彌陀佛！

●  菩薩心映照普羅心                                                                                                天慧

師公是快樂法船的總舵主，引領我們在修學佛法以度脫人生苦海的航道中，
秉持實相，依教奉行，常時憶念佛，始終朝往自在無礙的彼岸淨土前進著。

具足慈悲自在的師公，總是處處考量大眾，以大眾為第一，弘法利生為唯
一，無微不至地照顧著大家的法身與色身。師公自己的色身雖有病，但不
以病為苦，其心靈層次是天慧無法比擬的。多年前師公曾對天慧說，他的
眼睛不好，擔心有一天看不到時，無法讀著經本、持誦經典了，所以師公

196┃足迹



發願要把《藥師經》背記起來，將經典文字置入一心中。果然，師公如是
行持願心，真實地將《藥師經》背誦得既流暢又快速。

師公堅定、不畏艱難、恆不退轉、大勇猛力的菩薩心行是天慧所仰慕並勤
於學習的。

師公是天慧視為修持菩薩行法的典範，教導著⸺菩薩行必須先具備一顆
菩薩的心，菩薩心意指菩薩的念頭要守護在哪裡；若我們想幫助眾生，就
一定要想得到所做的事情能否助成眾生。若未修學佛陀之法，我們所行之
事是難以助成眾生心中所求的，只能用自我原有的想法、知見來行事；而，
原有的知見可能都是障礙點。再者，當想助成眾生時，必會與眾生有諸多
的接觸，二者之間常會發生很多事；此時，又將如何自處？自處之後又如
何繼續跨前？行菩薩道期間是否會生了退心，亦或能繼續向前？這些提點，
都是師公對天慧的提攜。

菩薩要行菩薩道之前，必須先具備一顆心，而，這顆心要怎麼著力？師父
開示印順導師所著之《成佛之道》，引據《大般若經》的「菩薩三心」：

「菩薩之所乘，菩提心相應，慈悲為上首，空慧是方便。依此三要門，
善修一切行；一切行皆入，成佛之一乘。」

經文中提到：1大悲為上首，2一切智智相應作意，3無所得為方便；行菩薩
道之前，心要守在這三點。師父於「法華思想解」課程開示中，也說明這
三件；其中，「三輪體空」意指「無所得為方便」，「利他」意指「大悲
為上首」，「遍一切處」即是「一切智智相應作意」。「一切智」乃自得
利益，求取空慧的修為，後面再加上一個「智」，兩個智（慧）疊在一起，
就是「佛智」的意思，求取佛智來相應作意，「作意」就是動念頭。「行」
的部分就是 –作為一個菩薩，究竟當怎麼施出行動？即，行持六波羅蜜（六
度）。

師公謹懷觀音的慈心、深記藥師的本願、專持彌陀的淨業，專意修證菩薩
行法，完成慈悲道場的功用，其意義非凡，天慧有幸於明淨山隨學，甚是
自慶。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 197



師公說，慧遠大師有 123位弟子皆以實相念佛而往生極樂世界，憑靠的就
是於一切人、事、物、處、境行持三法印（諸行無常、諸法無我、涅槃寂
靜），並將其恆持不動搖地總歸入一句「南無阿彌陀佛」之中，藉此修寧
定心、制心一處；師公就是單行一門～執持名號，不多招費力，併合把所
聽聞的佛法義理，常相等持，終究相通融貫一切道理，心純自在。天慧當
自我警惕⸺秉持一心不亂，與在安養國土的師公，彼此以佛性相照，輝
映出如千江水月，同歸一佛，本源流暢。

對於師公的教導，天慧謹記在心。師公雖未常常向我們說法，卻能以其行
誼宣法於日常之中，行持於一切處，用其福德資糧照護著我們。師父曾開
示：「與我們因緣貼近的師公就是如此一人，能把握當下，不斷地消過去
罪愆、造未來勝福，可說是當生即得成就者。這個活生生的例子為大眾加
助了一把，令眾等對於當生能得無生法忍、得生佛國，產生無比的信心，
我們當隨學而進。」

師公的慈光無限遍照，天慧感懷於心，誠願精進學法，自度度人，以感報
佛恩、師公上人及師父上人的無上恩德。

●  純淨慈忍真覺者                                                                                                    天偲

「純淨慈忍」是師公給我最深刻的印象。

當與明淨山結緣三年多，在師公圓寂之前，天偲與之談話的次數屈指可數，
且每一次也都只短短幾分鐘，但師公純淨的音聲、眼神，慈忍的悲懷、韌
性，在在令人歡喜踴躍、感懷於心。

師公是一位溫暖、謙遜、可愛、可敬、可佩的長者。印象中，第一次與師
公的對話是：歸依已一段時間，師公可能看出我對師父的敬畏是畏多於敬，
有一次輕輕地對我說：「天偲啊！有什麼問題可以向師父請法喔！不要怕！
不要怕！」就因為這句話，讓我知道，原來師父是可以被親近的，從此不
再害怕而躲得遠遠的。師公可否知道，這麼溫暖的一句話，造就了不同以
往的天偲。

198┃足迹



最常和師公談話就是清晨師公在殿外曬太陽時，師公總是讚歎每一個來上
課聽法的人，有時話說家常。記得有一次，看到手工皂上有兩件小衣服圖
形，師公覺得新奇、有趣，迫不及待地與人分享他的發現與欣喜。又有一
次，淨貴（後依止歸依，法名天必）師姊拿了兩顆自己種的水蜜桃來供養
師公，師公馬上雀躍地與人分享他的讚歎與感恩。另有一次，聽說我開長
途車去花蓮，睜大眼睛，隨即向人說：「天偲好厲害！可以開車到花蓮……」
然後回頭問：「花蓮在哪裡？」真是太可愛了！說不定花蓮就在不遠的地
方啊！師公只一聽可以開很久的車，就覺得「真厲害！真厲害！」而讚歎
不已。又有一次談話，則是鼓勵我要對自己有信心，師公說：「天偲啊！
你可以的……」，一句輕柔的慰語，如暖陽穿軀而過深入心田，令我再也
無憂無懼！

師公就是這樣一位長者，欣賞每一個人，讚歎每一件事，感恩每一個因緣。
師公常說，大家都好厲害，謙遜地說自己口拙，說自己「卡憨慢」，不會這、
不會那，哪知「不無非空」可是最高境界啊！而不說之說更具力量。更不
用說，師公大方地給了大家一個可修心的清淨正法道場；無私地送了人人
一顆般若味重重的金剛珍寶⸺師父上人，還有誰比師公「擱卡厲害」？

在常住，師公是條無形的線，牽動著每一個人的心，雖然病痛纏身，但師
公的淳樸、清淨、慈悲、安詳所帶來的力量是無以言喩的。有一年年初，
在臺北法鼓山道場觀音殿為師公祈福後，竟得一籤詩「把病交給醫生，把
命交給菩薩」，當下難掩激動與感動，佛菩薩既已承諾照顧師公，我們除
了更精進地如說修行、勤修善根以報佛恩、師長恩，再有其他嗎？

祈願師公永保法身輕安自在，天偲也願時時以師公「純淨慈忍」為念，感
報師公勸勉「不要怕」、「你可以的」之恩德！阿彌陀佛！

●  赤子般之慈藹長者                                                                                                天覺
出自《法華經・安樂行品第二》的「言辭柔輭，悅可眾心」，於天覺領受，
是明淨山大家長⸺師公的最佳寫照；雖是大家長，卻又如赤子般，在言
行舉止中展露淳淨心懷。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 199



2016年 10月 10日，天覺歸依明凈寺住持上圓下淨法師座下，當年底承接執
事「都攝」，回常住向師父請法或備辦三寶事時，偶遇師公，師公說話總
是輕聲細語，開口就是「阿彌陀佛喔！天覺，中午幫你準備便當。」我抬
頭看壁上的鐘，常常才八點多；有時，我婉拒午餐，但當執事超過預計時
間又接近中午時，師公知道了會說：「請常住師父煮個麵，很快的。」

更多值遇時候是師公正在樓下關照植栽區或曬太陽，師公會開心地描述～
這是我五塊錢買的、這是某某拿來的；也會像孩子般展示照顧的成果。有
次我拿女兒設計的書卡到常住與師父結緣，師公見了歡喜，便從師父手上
取一些，師父逗他，將書卡收回，笑言：「你要跟我化緣。」當時師公的
表情就像孩子般，「只有這幾張喔？」兩人討價還價，讓旁人笑開了。天
覺好感動，那是師公、師父對信眾供養心意的肯定、珍惜啊！居士如果來
常住搭車出去普佛，師公總讚歎：「各位發心菩薩！」與師公互動的每個人，
都受其感染自然也滿面笑容、溫言軟語。

今年（2018年）6月 4日「地藏經明義」課前，師公曬過太陽回到殿內，
囑天覺打開冷氣，並留意冷氣開啟多久後會冷，原來是剛更新的機子。師
公說，這樣就知道以後課程、法會前多久需開啟，不會讓蓮友熱著，又不
浪費電，此乃明淨山宗風之一～兼顧儉約與慈悲。

據早期蓮友說，明淨寺成立之初，師公和師父勤於普佛結法緣，當時，多
持閩南語，後來因應家眷需求，漸改為國語。以師公的年紀，要改變慣用
語言，實屬不易，普佛所涉經典、法節又多，能夠如此熟悉、流暢，令身
為晚輩的天覺起慚愧心，實則，師公從未對天覺有教示之言語，但這即是
師公柔軟攝化之身教，自能悅可眾心而起教育作用。

有段時間，天覺的胃常不適，不適感生起時便會想起師公自在的容顏與慈
祥的笑容。認識師公時，師公脊椎已因嚴重骨質疏鬆而塌陷，著鐵衣（背
架）在常住樓下經行曬太陽時，從未見其顰蹙；有次偶然得知師公住院，
邀天空一同前往探視，師公當時色身已衰弱，但與我們話家常、聊保健、
關心我們的學習與行願，泰然自若，毫無病容，不時睜大眼睛，以「安ㄋ
ㄟ喔～」回應我們分享的經驗，還會開天柔法師的玩笑。是何等的修為能
達此境界！

200┃足迹



師父說，師公初修行時專持「觀音靈感真言」，後來專持《藥師經》，熟
練到將整部經背下來；喜歡讀開示文，每篇都有，天真為之放大到 20號字，
累積厚厚一大落。持名念佛更是片刻不離，一心嚮往極樂佛國，期如《藥
師經》所云，臨命終時，八大菩薩乘空而來接引。若參與常住法會，唱誦
聲鏗鏘有力、中氣十足；法會圓滿，方才下殿，坐上樓梯升降椅，佛號又起，
聲聲聖號中緩緩回到二樓寮房。

這個畫面常在天覺腦中浮現，期願～明淨山蓮友眾等，能如師公堅定向佛
之心，並旋復而上，內修外弘，達至佛功德，感報師公教化之恩。

四、安住當下隨所度化

對於已建立純熟無量觀、具般若思想的弟子，師公會勉其續向佛道，培植
圓教的無作觀，於每一個定點都是中；走到那一點是中，走到這一點也是
中，無時無刻不在當下即，這種心很自在，因在「無作」的狀態，不會被
任何因緣障礙，能隨緣自在，確實達到自行化他的作用。

隨其所在處，修為都是立刻的、快速的；快速修成，快速消業，快速增福，
快速得致，快速地與對方結佛緣，快速地進入佛陀之法，全是快速，因為
在概念之中是無作，在每一個點之中，都即刻能見到真俗二諦觀（空觀）、
因果平等觀（假觀）、中道第一義諦觀（中觀），空假中三觀同在一心中，
故為～當下即。

【在家弟子的感恩】

●  師公對我說的秘密～當下即                                                                              天所

和常住結緣近兩年後，彼時師公已甚少在一樓活動了。偶爾一大早會看到
兩個同樣嬌小的身影（另一個是柔師父），在小小植栽區，或駐足或散步
或交談，周遭散發出寧定柔和的氣息。聽說師公常年腰疾纏身，但除了行
動較緩慢外，神色總是一貫帶著笑意的清朗和溫暖，没有怨怒悲嘆，看不
出病苦。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 201



「（台語）阿彌陀佛喔！」「師公阿彌陀佛。」大約就是師公與我僅有的
互動；一直到最近，隨著一場場為了師公紀念集而進行的訪談，師公的形
象逐漸立體而高大了。原來，瘦弱的身軀裡，慈藹的面貌中，蘊藏的是無
量的悲懷及朝向佛面的堅毅心志！或許是悲愍我拗性深重、時不時就要悶
絕躃地的習氣吧，鮮少說法的師公，也在訪談稿中為我指引了一條明路。

那幾天正聽寫著訪問常住師父的音檔，因為進度緩慢而情緒紛沓，終於寫
不下去、擲筆而起，在書桌前來回踱步。

我問自己：你急什麼？你氣什麼？你是真的不想寫嗎？……其實我喜歡寫，
卻又不耐煩這鴨子划水的前置作業；我想快點展現成果，好讓大家給我拍
拍手；生氣，也是怕寫不好，不想扛這個責任。說到底，是為了面子、為
了掌聲。

找出「苦」之「集」，心就定了，坐下來繼續努力。

（柔師父）「我的退縮性很強，一遇到困難就想退到最後面，師公常說：『出
家就要從最弱的點開始修，現在有因緣學什麼就學進去。當下即修。不要
因為拗而失去學習的機會。個性要改，學習才會飽滿。也不要好高騖遠，
但是要有志氣……』。」

⸺哎呀，這是說給我聽的吧？！完全契理契機啊！因緣何其巧妙，師公
竟為我說出了「滅」諦。

根本不是為誰做了什麼，一切無非借境練心罷了。既然如此，急什麼、氣
什麼，又哪來做得好不好呢？全在過程中如何平順這奔騰起伏的心啊！

接著幾天，彷彿都在印證師公所說的秘密，我越聽寫越是覺得法喜。沛師
父也曾經因「為什麼要辦這麼大的活動？」「這麼多小孩要怎麼帶？」「《法
華經》怎麼可能抄得完？」……起種種煩惱。但在師父一次次的教導及師
公給予的培福機會中，他領悟到「不要有這麼多為什麼、怎麼辦，事情來
了，盡力完成就對了。當下的心境就是可以修為的。」

雖然依持滅諦走向道諦的過程仍需漸次修斷，但是，師公，您說的秘密天

202┃足迹



所收到了；誠願如說修行，「現在有因緣學什麼就學進去」，時時帶著這
覺性照見自己的起心動念，學習師公您的志氣，當下即。

●  我所認識的師公                                                                                                    天真

在貧瘠的境地內，師公清淨的佛法布施，是最充沛的補給潤澤食。

在苦澀的日子裡，師公柔軟的關懷愛語，是無限期的化解甘美錠。

在無助的處境下，師公安和的提攜同事，是不散失的增長除患劑。

在劣陋的對待中，師公澄涼的自他利行，是加速型的累進增益方。

在師公的身上體現～

慈悲的對待，不忍眾生苦、不捨眾生癡。

堅定的意志，佛號常繞耳、經典時繞心。

永恆的信仰，病中不退轉、苦中不廢忘。

無量的生命，年齡無限制、空間無障礙。

淨土的歸向，安然備資糧、無畏定自在。

這是天真所認識的師公，由其行住坐臥、生活行持、生命對待而深刻的親
見，銘記於懷，感念於心。

對弟子的提攜～權實度眾┃ 203



204┃足迹


